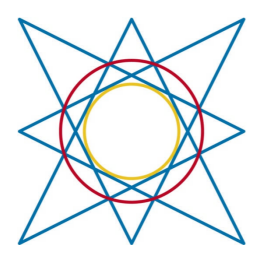
Kant's Discipline of Knowledge Based upon his Philosophy of Nature





Thank.

Gemälde von Becker, um 1768

#### Wilhelm K. Essler

## Kant's Discipline of Knowledge Based upon his Natural Philosophy

An Outline of Kant's Theoretical Philosophy culminating in his opus magnum "Kritik der reinen Vernunft"

> Macau University Macao, PR China 2014

Zum Dank verpflichtet bin ich Wikipedia für das Verwenden der Abbildungen und dem Verlag Walter de Gruyter & Co. für das Verwenden von Textstellen

© Wilhelm K. Essler Johann Wolfgang Goethe Universität Frankfurt am Main, 2014

### Content

| [1] Preliminary Remarks                                   | 07  |
|-----------------------------------------------------------|-----|
| [2] Kant's Education                                      | 08  |
| [3] Kant's Philosophical Development                      | 10  |
| [4] Kant and Hume                                         | 13  |
| [5] Kant's Critique of the Pure Reason                    | 17  |
| [a] Truth and Knowledge                                   | 17  |
| [b] Intuitions and Concepts                               | 21  |
| [c] The Transcendental Logic                              | 25  |
| [d] The Transcendental Analytic                           | 27  |
| [e] The Analytic of Concepts                              | 27  |
| [f] The Analytic of Principles                            | 29  |
| [g] Two Limits of Cognition                               | 33  |
| [h] The Hierarchy of Cognitions                           | 36  |
| [i] The Transcendental Dialectic                          | 40  |
| [6] Kant's Metaphysical Principles of the Natural Science | 41  |
| [7] Concluding Remarks                                    | 44  |
| Appendices                                                | 45  |
| Appendix 1 (Wolff "PhO")                                  | 46  |
| Appendix 2 (Hume "THN")                                   | 51  |
| Appendix 3 (Kant "MSI")                                   | 146 |
| Appendix 4 (Kant "KrV")                                   | 148 |
|                                                           |     |



1-te Hälfte des 19-ten Jahrhunderts

# Kant's Discipline of Knowledge

#### Based on his Natural Philosophy

#### [1] Preliminary Remarks

I am grateful to the Macau University for having invited me in order to give a lecture concerning my view on Kant's *Theoretical Philosophy*, in Kant's own words: on his *Speculative Métaphysics*.

In past years I sometimes carried out complete seminars on Kant's Theoretical Philosophy, mostly in German, and one time also in English. But now it is the first time that I am supposed to outline his philosophy within one session.

Kant's philosophy is exemplary to me, in spite of the fact that some steps of his presupposition are to be revised.

It was autumn of 1956 when I started to read Kant's *opus magnum* "Critik der reinen Vernunft".¹ I was able to read it, due to that respect of Latin which my former teacher Gertrud Leuze tried to get me familiarized with. For Kant wrote this text by using German expressions in accordance with the grammar of Latin, strictly speaking: in accordance with the grammar which was used by Cicero and related ancient Roman writers.

But, alas, in spite of the fact that I understood this and that of it, I was not able to get the *red line* in order to understand the sequence of his arguments. Therefore, instead of concentrating my mind to the subjects of the Gymnasium, I read this extended text paragraph by paragraph; and I made notes of each paragraph into a small booklet. By doing this, within 1957 I received a first –but all but completely clear and sufficient– view of his subtle arguments.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This title is written nowadays as: "Kritik der reinen Vernunft", which is usually abbreviated by: "KrV".

By this invitation of the Macau University, I received the opportunity to summarize my present view of his Theoretical Philosophy, culminating in that Speculative Métaphysics which he mainly developed in this main opus magnum of him.

#### [2] Kant's Philosophical Education

Immanuel Kant was born at 1724 at Königsberg,<sup>2</sup> which was at that time the capital of Prussia. He was one of the nine children of the saddler and harness maker Johann Georg Kant and his wife Anna Regina née Reuter, whereby four of them died before they became adult.<sup>3</sup>

Already 1732 Kant was sent to the Collegium Fredericianum; and already 1740 he was enrolled at the Albertus-Universität at Königsberg. There he studied mainly philosophy. At that ages up to the beginning of the 20th century, mathematics as well as natural philosophy –the nowadays natural sciences– were regarded as part of philosophy and were therefore taught at the philosophical institutes.<sup>4</sup>

During the next six years, Martin Knutzen (1713-1751) was his main teacher in Philosophy.

In order to understand Kant's course of academic life, it is important to characterize Knutzen.

Knutzen was interested mainly in the philosophies of Christian Wolff (1679-1754),<sup>5</sup> of John Locke (1632-1704),<sup>6</sup> and of Isaac Newton

 $<sup>^{2}</sup>$  Since 1945, Königsberg is called "Kaliningrad", with relation to Stalin's compliant servant Kalinin.

But fortunately, some years ago the Universität of Königsberg was designated as "Kant University".

Therefore, I do not abandon my hope that Kant's town sometimes will be renamed to "Königsberg", like "Leningrad" was renamed to "St. Petersburg", or that Kant's town will be named to, e.g., "Kantagrad", in honour to Kant.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> At that former age, this was the usual death rate of the not yet adult persons.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> See, e.g., the opus magnum of Isaak Newton "Philosophiae naturalis principia mathematica".

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Wolff intended to prove all the laws of natural philosophy by means of logic solely: This rationalist tried to show that these laws may be derived from the law of causality using thereby mathematical means, that the law of causality is derivable from the principle of sufficient reason, and that this principle of sufficient reason is provable by means of deductive logic solely. No inductive logic –i.e.: no set of arguments which regard epistemic probabilities– was accepted thereby. See *Appendix 1*.

(1643-1727).<sup>7</sup> But he emphatically disliked main parts of the philosophy of Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716),<sup>8</sup> mainly his central doctrine of the pre-established harmony of the world concerning causality and teleology, i.e.: concerning the relations *because* and *in-order-to;* such a doctrine<sup>9</sup> was –according to him– *the pillow for the lazy mind.*<sup>10</sup> And he, too, emphatically disliked the philosophy of George Berkeley (1684-1753)<sup>11</sup> and of other kinds of idealism, i.e.: of doctrines which are not dealing of the things of the world but of appearances and of impressions solely as starting points of analyses.

In his view, the only reasonable theory of the world is that of physical influx as stated by Locke and by other doctrines of *corpuscularism*. Nevertheless, in accordance with Newton's view, he intended to bring together the theory of Newton's mechanics and the doctrines of Christianity, by using thereby the methodology of Wolff.

But Knutzen's knowledge of mathematical calculus, established by Newton and also by Leibniz, as well as his abilities concerning mathematical calculus were far from being perfect. Therefore, he substituted rigorous calculation by mechanical models, created either by craft or solely by mind, i.e.: by intuition.

And obviously, Kant was interested in questions of teleology from the beginning on; for otherwise there were no reasons for Knutzen's repeated attempts to keep Kant from disciplines of that kind.

In the concluding part "Transzendentale Methodenlehre" of his "KrV", Kant sketched an new and subtle version of bringing together causality and teleology.

<sup>11</sup> His principle "esse est percipi" would lead to the conclusion that something which is not perceived at some time would not exist at that time. But according to Berkeley, this cannot happen; for God always perceives everything.

Therefore, God is one of the perceivers, distinguished from the perceivers of finite capacity solely by his omnipotence and omniscience.

 $^{\rm 12}$  This has to be kept in mind in order to understand why Knutzen rejected Kant's first publication.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Locke was a semi-empiristic philosopher who was suffering from a hang-over of the rationalistic philosophy of René Descartes (1596 -1650).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> In some respect, Newton, too, maintained a rationalistic position. For he refused inductive arguments in order to establish his theory; and he refused relativistic behaviour, saying: "Hypotheses non fingo!"

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> The central doctrine of Leibniz contains the view that an omniscient mind sees and recognizes that our factual world of causality is, too, a world of teleology, since it is the best of all possible worlds.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> According to our historical knowledge, Pláton was the irst philosopher who tried to combine causality and teleology; see his dialogue "Timaios".

 $<sup>^{10}</sup>$  It has to be assumed that Knutzen used this expression more than one time; for Kant did not forget it.

Therefore, Knutzen introduced Kant into the *philosophia naturalis* of Newton by using mechanical models and elementary mathematics without calculus; and he dissuaded the young scholar from the philosophies of Berkeley and of Leibniz and of related philosophers.

Of course, Knutzen introduced Kant into the history of philosophy, too, thereby mainly into Ancient Greek philosophies. And Kant's certainly was interested in all realms of philosophy from the beginning on: be it History of Philosophy or be it Systematic Philosophy, and be it Theoretical Philosophy or be it Practical Philosophy. Therefore, I am sure that Kant read carefully all the texts of Aristotéles, of Pláton, of Anaxagóras, of Demókritos, of Empedoklês and of Herákleitos, as far as these texts were available to him at that period.

All these six years of studying, Kant kept in close contact with his teacher. But Knutzen did not regard this young man to be one of his best students. The reasons of this –in fact: completely wrong– estimation was not reported. Regarding Kant's philosophical interests by viewing his later publications, this is my hypothesis and my opinion: Kant was not willing to observe strictly the advices of his teacher; but Knutzen was suffering from a dominant personality.

So it happened 1746, when Kant published his thesis "Gedanken von der wahren Schätzung der lebendigen Kräfte"<sup>13</sup>, his teacher Knutzen did not accept it; therefore –and also because of his father's stroke and subsequent death in the same year 1746–, Kant had to leave the university and to work as private teacher in order to earn his livelihood.

#### [3] Kant's Philosophical Development

Knutzen died 1751; and 1754, Kant went back to the Universität of Königsberg in order to continue his study, probably supported by the family of the Earl Keyserlingk; for he and the family of Keyserlingk remained in friendship all the years afterwards.

At the Universität of Königsberg, Kant stayed as private tutor since about 1753. Already 1755 he published his now developed natural phi-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> "Thoughts concerning the True Estimation of Living Forces".

Perhaps influenced by the doctrine of Anaxagóras, Kant from the beginning on regarded the continuous energy as being somehow fundamental to the universe.

losophy in his book "Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels"<sup>14</sup>.

This famous treatise was the milestone of the road of modern astronomy and cosmology. For in this treatise Kant argued –by the way: in direct contrast to Newton– that and why the development of the universe in general and of the solar system in particular may be and has to be understood and explained *without* rooting thereby at some god and creator as the main part of the universe.

In his view, there are two kinds of forces respectively energies, namely: the force of attraction, and the force of repulsion. No other forces and no divine will is needed in order to explain the present state of the universe:

Concerning the beginning which lead to the present state of the universe, a complete disordering is to be assumed. The overlapping acting of these two forces lead step by step to accumulations of the originally disordered matter and finally to states of equilibrium like the circulating movement of the planets around the sun.

And since the matter within the space is huge, there are plenty of such solar systems which, together are circulating in a disk, which we observe as Milky Way. But it may be assumed that within the universe there exist plenty of additional milky ways, which at this time were not observable yet. <sup>17</sup>

Summarizing Kant's doctrine by using his own words: "Ich habe, nachdem ich die Welt in das einfachste Chaos versetzt, keine anderen Kräfte als Anziehungs- und Zurückstoßungskraft zur Entwicklung der großen Ordnung der Natur angewandt, zwei Kräfte, welche beide gleich gewiss, gleich einfach und gleich ursprünglich und allgemein sind."<sup>18</sup>

<sup>15</sup> According to Empedoklês, these are the cosmic energies of love and of hatred.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> "General History of Nature and Theory of the Sky".

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> But this assumption is not needed; every alternative assumption would work, too.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Much later, Pierre-Simon Laplace (1749-1827) developed a related doctrine, but assuming thereby that the planets are offsprings of gas-clouds exposed by the sun.

By the way: If this were the case, the earth would consist of hydrogenium and helium solely.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Concepts like "gewiss-einfach-ursprünglich-allgemein" [= "certain-simple-original-universal" indicate Pláton's in luence on Kant; see esp.: Pláton "Kratylos".

At that period of Greek philosophy, five methodologies were assumed and used:

<sup>(1)</sup> the purely empiristic methodology of Aristíppos and of Epíkouros, stating that knowledge is received by collecting data and by generalizing them via induction;

<sup>(2)</sup> the semi-empiristic methodology of Hippokrátes the physician and his medical school, stating that some simple and sure ordering structure of the objects –in his

This indicates an influence of Pláton's methodology. <sup>19</sup> And this is almost obvious in his *Dissertation* of the same year 1755 "Meditationum quarundam de igne succinta delineatio" <sup>20</sup>: The criteria which are used there by Kant are neither empiristic ones nor rationalistic ones, but are using these methodological means: *certainty-simplicity-originality-obviousness*.

And at this same year 1755 he wrote down and published his *Habilitationsschrift* –his university lecturing qualification thesis– called "Principiorum primorum cognitionis metaphysicae nova dilucidatio"<sup>21</sup>. In spite of the fact that this thesis is written by using the vocabulary of rationalism, it is Kant's *first step* to overcome this attempt of trying to derive every empirical truth from the deductive principle of excluded contradiction.

His *second step* in this direction is to be found in his essay of 1764 called "Untersuchungen über die Deutlichkeit der Grundsätze der na-

case: the Indian doctrine of the four juices— is available according to which the data are to be ordered in order to receive sound generalizations;

- (3) the induction-deduction methodology of Aristotéles, stating that the upmost generalizations are to be reaches by suitable inductions according to (1), and that afterwards the truths are to be justified by deducing them from these generalizations;
- (4) the deductive-eristic methodology of the Megaric school, stating that the false-hoods are to be eliminated by deducing contradictions from them, whereby it is all but sure that *the* truth may be reached on this road or on another one; and
- (5) the deductive-dialectic methodology of Pláton, stating that by using the dialectical method of questioning and answering the ultimate and sure and simple truths are to be gained, from which by using a sound method of deduction every other truth is to be derived in order to become a knowledge.

At that period, Kant obviously regarded the methodology (5) as that one which is appropriate for investigations in natural philosophy.

<sup>19</sup> Nevertheless, Kant freed himself from Pláton's thesis according which some omnipotent god is needed in order to develop a doctrine of cosmology; see Pláton's dialogue "Timaios".

Even Newton taught that some omnipotent god is some object *within* space and time and therefore a member of our universe.

- $^{20}$  "Meditation concerning the ire, shortly outlined". It must not be forgotten that Herákleitos regarded the ire i.e.: of the five elements earth-water-fire-wind-ether the middle one– as the source and spring of everything. Of course, these elements were not regarded as particles but as states, strictly spoken by using the terms of the continental version of the Newtonian mechanics at Kant's time: as the amounts of energies at some place at some time.
- <sup>21</sup> "New Illumination of the First Principles of Metaphysical Cognition".

türlichen Theologie und Moral"<sup>22</sup>. In my view, this essay contains Kant's first step in his later distinction of intuition and concept, but performed here solely concerning mathematics.

#### [4] Kant and Hume

At 1739, David Hume (1711-1766) published his *opus magnum* "A Treatise of Human Nature". But this important work remained unknown among most of his contemporaries; and certainly, Kant did not read it before 1764. But certainly, he read it before 1770. And by reading it, he abandoned the still remaining *contemporary* kinds of rationalism *completely*, in his own words: he woke up from his *dogmatic slumber*. This is to be recognized 1770.

For at 1770, Kant was appointed Professor of Logic and Metaphysics at the Universität of Königsberg; during the years of his study this academic position was hold by Knutzen. Concerning this purpose of being appointed, in defense of this appointment Kant wrote down his inaugural dissertation "De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis"23. This essay indicates his *third step* of abandoning rationalism of his century, his decisive step; and –as it seems to me– he now terminated decisively his period of being connected with Knutzen.

When Kant wrote down this treatise, he certainly already read Hume's opus magnum. But it seems that he read it, so to speak, just before, without analyzing in detail every argument of Hume. In any case, those arguments of that great Scottish philosopher which Kant read and investigated made him full-awake from his previous *dogmatic slumber* of contemporary rationalism. For Hume's main conceptions of sensority and intelligiblity constitute the nucleus of Kant's essay:

\* Cognition does not reach beyond intuition.

According to Hume, the fundament of every cognition of things of the world is twofold, consisting of *impressions* and *ideas*. This was accepted by Kant and renamed by "An-Schauung" [= "intuition, view-at"] and "Begriff" [= "concept"]. The spacial and temporal forming of intui-

 $<sup>^{22}</sup>$  "Inquiry Concerning the Distinctness of the Principles of Natural Theology and Morality".

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> "The Sensual and Intellectual Form and Principles of the World".

tions –therefore: space and time– are, of course, innate; but the doctrine that the concepts, too, are to be innate, this *viam sternit philosophiae* pigrorum [= paves the way for a philosophy of the lazy ones].<sup>24</sup> The *concepts* of the conceptual forms of impressions resp. intuitions are by no means innate but acquired: of course, not acquired by perceiving sensory objects but by perceiving the power of perceiving sensory objects. Therefore, in order to discover the system of all of these concepts. not the external things but the internal *human nature* is to be analyzed, whereby this human nature -with regard to intuitions and concepts is to be investigated concerning its *sensority* and its *mentality*.<sup>25</sup>

Of course, Kant was familiar with the Aristotelian categories; but he regarded these ten ones as found by chance without any system and therefore without any simplicity and certainty.

And, of course, Kant did not miss Hume's statements with regard to relations of ideas; and he understood these relations as categories. some of them being in fact fundamental ones, while other ones being derived ones. Hume wrote:26

»Of these seven relations [i.e.: resemblance, identity, space and time, quantity or number, degrees of the same quality, contrariety, causes or effects], there remain only four which, depending solely upon ideas, can be the objects of knowledge and certainty. These four are resemblance, contrariety, degrees in quality, and proportions in quantity or number. Three of these relations are discoverable at first sight, and fall more properly under the province of intuition than demonstration.«

Furthermore, Hume establishes eight rules by which causes and effects are to be found out and judged.<sup>27</sup> The three initial ones are

I assume that Knutzen, too, maintained the view: "anima naturaliter christiana" of Tertulianus (160-222).

For obviously the theories –and therefore the concepts– of space and time cannot be deduced from the principle of excluded contradiction of deductive logic.

Therefore, as Knutzen might have argued, another additional spring of cogent nonempirical truths are to be found in human souls.

Since Kant several times calls Hume ", the Great Hume", it is completely out of question that he is hinting here to Hume.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> See Appendix 2.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Philosophical investigations on mentality lead to some *philosophy of mind*.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> See Book I, Part I, Section V, and Part III, Sections I and III; see *Appendix 3*.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> See Book I, Part III, Section XV; see *Appendix 3*.

stated without any attempt of empirical justification; and the five other ones are derived, *according to him,* from experience, and in Kant's view therefore: not from experience concerning sensory objects but from reflecting experience, strictly speaking: from experience concerning the sentient being's experience concerning sensory objects.<sup>28</sup>

Kant certainly did not miss these statements of Hume. And he devoted the following decade – his *silent decade* – to the aim of developing a complete system of such meta-physical rules which are apriorical truths, whereby these truths –in order to become knowledges– are to be demonstrated by apriorical means solely. For this is in accordance with Pláton's concept of knowledge, which in my opinion was already developed by Protagoras.

And therefore, the bricks for establishing the building of his theory of criticism were mostly available in his dissertation of 1770, but yet somehow scattered and not well ordered.

Yet three main questions of any serious epistemology are not regarded by Kant in this dissertation, namely:

- (1) the fundamental positions of the *Self* of the experiencing person versus of the *Non-Self* of that person;
- (2) the fundamental positions of [epistemological] *Realism* versus *Idealism*; and
- (3) the question how to establish a middle position position between the Wolffean *Dogmatism* and the Humean *Scepticism*.

Concerning the Platonic idea of a Self within each person, Hume emphatically declares that the idea of a perceiver can be derived from respective external and internal impressions, but that the idea of a Self remains empty:<sup>29</sup>

»There are some philosophers,<sup>30</sup> who imagine we are every moment intimately conscious of what we call our SELF (...). Unluckily all these positive assertions are contrary to that very experience, which is

 $<sup>^{28}</sup>$  Using the terminology of Alfred Tarski (1901-1983), this consists of an advance to the epistemological meta-level of reflection.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> See Book I, Part IV, Section VI; see *Appendix 3*. Certainly this Section VI was written with regard to Thomas Hobbes (1588-1679) and the *Ship of Theseús*.

 $<sup>^{\</sup>rm 30}$  Obviously, he means not only genuine Christian philosophers but also René Descartes (1596-1650) and his followers.

pleaded for them, nor have we any idea of *self,* after the manner it is here explain'd.«

Concerning the question of realism versus idealism, Hume took a low position. Of course, he sometimes used expressions like: "the idea of a table". But such expressions are loose kinds of using his everyday-English within philosophical contexts, and should be rewritten as: "the impression from which the idea of a table is derived"; they must not be misunderstood as some kind of Platonic realism.

In fact, he remains agnostically concerning the question of epistemical realism and epistemical idealism.

Concerning the question of dogmatis versus scepticism, seen from Kant's point of view, Hume argued in the sense of the ancient representatives of scepticism like Pýrrhọn and Sextus Empiricus. For, according to Hume, even concerning truths of deductive logic and of mathematics a certainty concerning the correctness of their respective validity can never be obtained, let alone all the empirical truths. Only some –in most cases: sufficiently high– probability of not to be mistaken may be gained, whereby a residue of uncertainty remains everytime; and the iterations of such residues may accumulate; but this infinite sequence need not obtain 0 as its limit.<sup>31</sup>

In the sense of Hume, this means that from a pure theoretical point of view, complete scepticism is unavoidable, of course: that scepticism is avoided by pragmatic decisions solely but nevertheless avoided effectively.

I don't know why Kant did not accept this pragmatical argument that there cannot be any firm and unrefutable knowledge, and that only pragmatical reasons may lead us to accept, e.g., some deductive-logical truth, supposing thereby that the probability of being in error is negligible small and can be regarded as practically being zero.

I am convinced that Kant knew Pláton's argument:32

»Suppose that everything flows; then also the truth of "Everything flows" flows. But this destroys this assumption "Everything flows", which therefore is refuted.«

\_

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> See Book I, Part IV, Section I; see *Appendix 3*.

Cf. the plenty of attempts of best mathematicians to derive the geometrical axiom of parallels from the set of the remaining axioms.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> See Pláton's dialogue "Kratylos". By the way: It is surprising that Pláton did not hesitate to use such an *eristic* syllogism instead of a purely *dialectic* one!

Since Kant surely felt unable to accept *pretty sure* as a substitute of *completely sure*, I therefore assume that he had in mind an argument like this:

»Suppose that no statement is [completely] certain; then also this statement "No statement is [completely] certain" is not [completely] certain; but this destroys that assumption "No statement is [completely] certain", which therefore is refuted.«

In any case, it took years and years for Kant to search and to gain the way out of the *duality* 'dogmatism, scepticism'; and at some time during this so-called "ten silent years" he finally reached the view of the *threefoldness* 

dogmatism, skepticism, criticism, whereby criticism is not to be regarded as being a poor compromise out of that duality, but is the result of a thorough analysis of human perceiving and thinking, i.e.: of reflecting on these human capacities.<sup>33</sup>

#### [5] Kant's Critique of the Pure Reason

I will try to summarize Kant's discipline of knowledge with regard to his *opus magnum* "Kritik der reinen Vernunft" of 1781,<sup>34</sup> as follows:

#### [5][a] Truth and Knowledge

According to Kant, first of all it has to be maintained that there exists knowledge, i.e.: judgments which are true and whose truths is justified or at least justifiable in a strict sense.

Then naturally the question arises: "What can we –i.e.: we human beings– know?<sup>35</sup> What is the area of our knowledge, and what are the limits of this area?"

3

 $<sup>^{33}</sup>$  The extended using of the form of this threefoldness lead him to the resp. threefold subdivisions of the four kinds of judgments as well as of categories.

NB: See his remarks at "KrV-B" p.110; cf. Hegel's methodology!

 $<sup>^{34}</sup>$  This 1st edition is commonly designated by "KrV A" or by "KrV-A", briefly: by "A", while the 2nd edition of 1787 is designated by "KrV B" or by "KrV-B", , briefly: by "B".

I prefer to use the doctrine of "KrV-A". For "KrV-B" contains a doctrine which is slightly different from the doctrine of "KrV-A".

 $<sup>^{35}</sup>$  Kant's discipline of knowledge is related to human beings. He does *not exclude* that it turns out to be valid also for other sentient beings; but he mentions that, concerning other kinds of sentient beings, there may be different modes of receiving knowledge.

In advance, the concept of knowledge is to be analyzed, which is done in the sense as it is reported by Pláton<sup>36</sup>:

- »A sentence is a knowledge iff
  - (a) this sentence is an accepted judgment/statement, whereby
  - (b) this sentence is true, and
  - (c) this truth of that sentence is justified.«
- Ad (a): A judgment is a sentence which is thought by someone, i.e.: which is internally spoken by someone to himself [at some time]; and a statement is a sentence which is [not only thought by someone but furthermore] stated by someone to someone else [at some time]. Obviously, a sentence which never was thought cannot be a knowledge.
- Ad (b): A sentence is true iff it is in agreement with its object,<sup>37</sup> i.e.: if it describes a state of affairs which is a fact.<sup>38</sup>
- Ad (c): The justification of the truth of some sentence consists in some suitable argumentation which leads to the truth of that sentence, whereby the validity of the argumentation does not depend on non-justified sentences. $^{39}$

At least the *analytical truths* are knowledges in this sense of the expression, namely: the truths of formal logic<sup>40</sup> and furthermore the truths of the formal-logical consequences from definitions. The non-analytical truths are the *synthetical truths*.

A *pure truth* resp. an *apriorical truth* is a true judgment whose truth is provable without using thereby any connection to sensory data respectively to measuring results. A non-apriorical truth is an *empirical truth* resp. an *aposteriorical truth*. Then, of course,

- (I) the analytical truths are apriorical truths; but furthermore,
- (II) the mathematical truths –in spite of being synthetical truths–nevertheless are apriorical truths, since they are associated and connected with pure –i.e.: apriorical–intuitions; and, in addition,

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> According to Pláton, a mere judgment in a tête-à-tête of the psyché with itself. In my opinion, both this de inition of knowledge and the other de inition of truth were robbed by Pláton from the book of Protagóras "On Truth".

 $<sup>^{37}</sup>$  This is the definition as it was used during the periods before Alfred Tarski (1901-1983); and Kant, too, accepted this definition. See "KrV-A" p. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> This is a gross account of Tarski's subtle definition of the concept of truth.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> This rigidity, due to Pláton, is accepted by Kant without any objection.

 $<sup>^{40}</sup>$  With the expression "formal logic" Kant always means *deductive logic*. In fact, he nowhere even mentions *inductive logic*.

(III) there exist also synthetic-apriorical truths outside of the domain of mathematics, namely: the truths concerning the *reine Verstandesbe-griffe* [= *pure concepts of the intellect*], which, too, are associated and connected with pure intuitions.

Then the question "What can we know?" is to be answered by: "We can know the apriorical truths and nothing more!", whereby –to be repeated in order to avoid misunderstandings– the concept "knowledge" is used in its strictest meaning.

Ad (I): The truths of formal logic are purely formal; for they reduce the unlimited thruths of a discipline to a finite set of axioms without thereby creating any additional content. And truths derived from some defined concept consist of logical consequences received from its definiens.

By the way: Since –concerning (III) – Kant needed some new non-formal logic, <sup>41</sup> he subdivided the "KrV" –according to the text-books of formal logic at that period– in a first step into "Transzendentale Elementarlehre" and "Transzendentale Methodenlehre". <sup>42</sup>

Ad (II): Mathematics consists of arithmetic and geometry.

Those apriorical truths of mathematics which are genuine to this discipline –i.e.: which are not analytical truths and which therefore are synthetical truths– *can* be justified; and they *must* be justified by *intuition,* i.e.: by the manner in which we human beings look at the objects, briefly: by the *look-at.*<sup>43</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> See Hume's statement concerning "LOGIC" versus "[the discipline of the] scholastic logicians"! Cf. Book I, Part III, Section XV; see *Appendix 3*.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> See, e.g., Antoine Arnault (1612-1694) "La logique ou l'art de penser … " (1683). But Kant's "Transzendentale Methodenlehre" is nothing more than a summary.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Kant translated L: "intuitio" by G: "Anschauung", which indicates that he used the Latin expression "intuitio" in the sense of the German expression "An-Schauung".

This –just created by me and therefore artificial– concept "look-at" is to be subdivided into these two respects: "looking-at" and "caught-sight" [= "the result of looking-at"].

It may be assumed that arguing in that manner is some residue of what he was taught in mathematics by his former teacher Knutzen.

NB: At the period of Kant, there did not exist any axiomatic system of arithmetic. But this is my opinion with regard to Kant:

<sup>(</sup>a) If such an axiom system were been available to Kant, he certainly would have argued that the fundamental terms of the axioms are to be interpreted according to the segments of the temporal flow, and that the axioms of Euclidian geometry are to be interpreted according to the segments of spatial extension.

The way in which a [human] subject looks at *external* –i.e.: at *physical* – objects happens both *spatial* and *temporal.*<sup>44</sup>

The spatial manner of looking-at contains three dimensions; and the temporal manner of looking-at contains one dimension.<sup>45</sup> Therefore, the truths [of some discipline] of geometry are to be justified by the manner of spatial looking-at, by spatial intuition.<sup>46</sup> On the other hand, the series of numbers is to be represented by a line.<sup>47</sup> Therefore, the numbers may be regarded as temporal sequences; and the arithmetical truths then are to be justified by the manner of temporal looking-at, by temporal intuition.<sup>48</sup>

These two kinds of looking-at [= of pure intuitions] are grasped by pure concepts of the intellect; and from the content of these concepts the apriorical conceptions<sup>49</sup> of mathematical disciplines are derived.<sup>50</sup>

The way in which a [human] subject looks at *internal* -i.e.: at mental- objects happens temporal solely.<sup>51</sup> For thoughts, feelings etc. are to be ordered only temporally and by no means spatially.<sup>52</sup>

- (b) If the Frege-Russell-analyses of the Dedekind-Peano-system of arithmetic were been available to Kant, he certainly would have argued that the axiom of infinity –i.e.: that one axiom which then remains as the only non-analytical apriorical statementneeds exactly this interpretation related to the infinite sequence of time.
- <sup>44</sup> According to Kant, it cannot be excluded that there exist still additional manners of looking at objects. But human beings are not able to think up and to seize such ones.
- <sup>45</sup> I am sure that Kant would argue here in the kind of FN 35.
- <sup>46</sup> Of course, in order to cognize such an intuition, the subject's mind has to look at his own looking at some object which appears to his sensority, in short: to such an object of appearance.
- <sup>47</sup> Of course, the complex numbers were out of range at that time.
- <sup>48</sup> The expression "temporal" is used here solely in its physical rule, i.e.: in accordance to "time", but nowhere in its religious sense, i.e.: according to "worldly, mundal".
- <sup>49</sup> Hume's concept "idea" contains both the concept "concept" [= "Begriff"] and the concept "conception" [= "Vorstellung"]; these two concepts are to be distinguished strictly concerning Kant's discipline of knowledge.
- $^{50}$  This still was the way at which Gottlob Frege (1848-1925) intended to derive and to justify the axioms of geometry. This is still a Platonic discipline of knowledge.

On the contrary, David Hilbert (1862-1943) argued against Frege that the axioms of a discipline determine the discipline's concepts. Therefore, the set of its axioms is to be regarded as the implicit definition of its fundamental concepts, in contrast to the derived concepts whose respective meanings are determined by explicit definitions.

<sup>51</sup> The *spatial conceptions* are used three-dimensional.

But the *conceptions concerning these spatial conceptions* are internal objects; and they therefore are used in the temporal ordering, i.e.: one-dimensional.

- <sup>52</sup> In order to justify this assertion, this distinction has to be observed strictly:
- (a) The sensation of *pain*, e.g. in my left foot, is *not* an internal but an *external* object; therefore, it is looked at in *temporal* as well as in *spatial* respects.

There may exist other sentient beings –other kinds of beings of sensation– which possess additional manners of pre-conceptual ordering its *Empfindungen* [= its *sensations*, in Hume's terminology: its *impressions*]<sup>53</sup>; this cannot be excluded. But we human beings do not possess more than these two ones of space and time; and furthermore, such additional ones are not conceivable to human beings.

By the way: Because of the differentiation of conceptions into intuitions and concepts, Kant subdivided the "Transzendentale Elementarlehre" into "Transzendentale Ästhetik"<sup>54</sup> and "Transzendentale Logik".

#### [5][b] Intuitions and Concepts

Ad (III): There are two sources of a subject's *sensory conceptions* of the world which he tries to make out and to recognize, namely: *intuitions* and *concepts*.

An *intuition* may be either an empirical intuition –i.e.: a temporally and perhaps also spatially formed intuition– or a pure intuition.

An intuition –a look-at– is *pure* iff it consists of the *pure form* of looking at the object of appearance: (a) in the case of an *external* or *sensory* object concerning its *spatial and temporal* qualities and relations; (b) and in the case of *internal* or *immediate* objects concerning *temporal* qualities and relations solely. Otherwise that intuition is *empirical*.

A *pure intuition* consists of spatial as well as of temporal ordering relations: They are set in advance by the sensority<sup>55</sup> of the subject; and they are designed by concepts like "beside" and "after" by the intellect of the subject. These pure intuitions are related to the impressions in some direct kind, which means here: in some non-conceptual manner,

<sup>(</sup>b) But to regard this pain as *painful* and therefore as *unpleasant*, this *internal* object of the subject is to be looked at *only* in *temporal* respect.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Kant's concept "Empfindung" is synonymous with Hume's concept "impression"; therefore, I will use afterwards "impression" instead of "sensation".

But Hume's concept "idea" is far from being synonymous to both concepts "Begriff" and "Idee" of Kant!

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Kant used the expression "Ästhetik" in its original Greek sense of "aesthetiké", i.e.: "discipline of perception".

 $<sup>^{55}</sup>$  Concerning the five kinds of sensority –i.e.: seeing–hearing–tasting–smelling–feeling–, Kant is regarding the sensority of seeing mainly.

i.e.: without using concepts or other means of the intellect, therefore: by using the general means of that twofold sensority solely.

The pure intuition generates the form of an impression. This formal respect of the intuition is of apriorical kind, while the material respect –gained via impression– is of aposteriorical kind; in short: A pure intuition is the form of an empirical intuition.<sup>56</sup>

As a consequence, this pure intuition is nothing but the mind's being affected by the actions of these temporal or in addition also spatial capacities. Therefore, this pure intuition can be cognized by the mind of the perceiving subject only by directing its looking-at to these internal actions.

An *empirical intuition* is the result of temporally arranging the impression into the flow of impression; and -in addition concerning the external impressions- it is the result of the spatially arranged parts of each external impression. Therefore, an empirical intuition contains some pure intuitions, too, besides its empirical content, i.e.: its impress-

An empirical intuition, which concerns an object of appearance, is related to this object via impression. On the other hand, such an empirical intuition, which exceeds the mere impression, can be gained only by an available preceding pure intuition, i.e.: by temporal and sometimes also spatial capacities of looking at this object of appearance, namely: capacities or powers which are already available to the mind of the perceiving subject.

Thereby, the impression is the result of the sensory organs connected with the respective sensority being affiziert [ $\approx$  affected]<sup>57</sup> by some [unknown and furthermore unknowable] *Ding an sich selbst* [= *thing-in-itself*]; therefore that impression is the empirical content of the empirical intuition.

As a consequence, the empirical intuition is no mere deception, but is reality and thus no dream and no hallucination.<sup>58</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> The form of intuition –of the looking-at– has to be available when an impression occurs; for otherwise, the concepts of the intelligibility could not be applied to that chaos of colour-spots which then would appear to the mind.

The eye as a bodily organ receives colour-spots; and the visual sensority welds together these spots to a continuum of colour-shades.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> In contexts like this one, Kant avoids strictly to use the concept "cause", obviously for reasons which will become clearer later.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> A robot, e.g., takes as real the results of his measurements, supposing thereby that there is no loose contact in his computer. But if the latter happens, then -remembering Hume- he may cognize this only by regarding the then missing laws of causality.

An *Erscheinung* [= *appearance*] is the result of subdividing an empirical intuition in accordance with particular means of pure intuitions, namely: by subdividing that -already generally ordered- intuition according to spacial *forms and figures*, and directing the subject's mind to one of these forms and figures, i.e.: to the -up to then- not yet determined *object* [which now *appears* to the subject's mind].

Such an *external* or *outer* object which appears to the subject –in short: this *object of appearance* – is *real*, strictly speaking: it is *empirically real*; but it must not be identified with the *object in itself* –with the *thing-in-itself* – which is *not empirically real* but *transcendental*, since it is the *source* of what is *empirical real*. <sup>59</sup>

Also concerning the subject when looking at himself concerning physical respects, this subject does not receive any appearance how he is independently of his sensority but solely an appearance of him as an object of appearance. This object of appearance then will appear to the subject as an *empirically real I*, whereby the subject's body as well as the subject's mind is developing and changing all the time.

Of course, an *internal* or *inner* object –i.e.: a thought or some other state of the mind– is *not* carried to the mind *mediately*, i.e.: by some [outer] sensority, but *immediately*; and therefore, such an inner object appears to the mind as it is in itself.

As it was mentioned before, there are two sources of perception, namely: *intuitions* and *concepts*. Their combination and interplay may lead to perception; and moreover, this interplay of them is necessary in order to receive a perception.

A *concept* consists of an intension which is associated to some expression, whereby this expression may be an internal one or in addition

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> In fact, *since* the object-in-itself is *transcendental ideal* –i.e.: a mere concept without any available empirical contents–, *therefore* the appearing object is *empirical real;* for *therefore* it is given to the subject by experience.

By the way of contrast, if that object-in-itself transcendental were real, then its real qualities would be undiscoverable by the perceiving subject, so that the object which appears to him would be empirically ideal only.

NB: Concerning the perceiving subject, only the object as it appears to him is of interest to him, but not the object as it may be in itself. For the thing-in-itself is beyond the subject's ability of looking-at and of think-about.

NNB: Kant's concepts "transcendent" and "transcendental" will be explained later. For this very moment it is sufficient to take "transcendental" as being defined by "not a cognition but establishing cognitions".

also an external expression. The *intension* describes some conceptual structure which may be a general structure or a particular structure.<sup>60</sup> With regard to an internal concept –i.e.: a concept which is to be applied to the subject's inner intuitions– this conceptual structure is schematized [= interpreted] only upon [the flow of] time; and with regard to an external concept –i.e.: a concept which is to be applied to intuitions which the subject regards as outer ones– this conceptual structure which is schematized upon [the flow of] time is related in addition to the three dimensions of space.

[Let the intension be some particular structure, e.g. the description of some particular geometrical figure; and suppose that this description fits to –i.e.: is isomorphic to– some particular form within an outer intuition, therefore with something which appears to the subject's mind within this intuition, in short: with an object of that appearance. Then the outcome of applying this intension to that intuition will conceptually identify this object of appearance.

On the other hand, let the intension be] $^{61}$  some general conceptual structure, which is related to some general geometrical form established, e.g., by the limitings of colour spots; and suppose that this description fits to –i.e.: is isomorphic to– some general form within an outer intuition, therefore with something which appears to the subject's mind within some of these different appearances at the different objects of appearance. Then the outcome of applying this intension to these objects of appearance will conceptually determine attributes of those objects, in short: it will lead to perceptions.

In this way both structures of concepts and forms of intuitions are brought to synthesis by the mind's intelligibility from where both evoked; and exactly this is the reason why they may be leaded to synthesis.

They are completely different one from another, and neither of them can evoke the respective other one: No conceptual structure can evoke its corresponding form of intuition; and no form of intuition can evoke its corresponding conceptual structure. Therefore, there does not exist any intersection between them.

Nevertheless, they are dependent one on another: For, conceptual structures which are not related to these forms of empirical intuitions

<sup>61</sup> The text which is set in brackets is added by me.

24

 $<sup>^{60}</sup>$  The *general forms* of an empirical intuition are that ones which are formulated by the axioms of geometry and arithmetic.

The *particular forms* of it consist of particular elements of these general forms, like: [suitably chosen] points, lines, [geometrical] bodies, [arithmetical] intervals.

by which impression are ordered remain mere conceptions without any relation to the empirical world; and on the other hand mere impressions even when they are ordered by forms of intuitions are no cognitions but remain some kind of non-structured waving.

In this sense, a *concept without its intuition is empty;* and *an intuition without its concept is blind.*<sup>62</sup>

Both intuition and concept may be either empirical or pure:

- \* If the intuition is an empirical one, then its corresponding concept is an empirical or aposteriorical concept; and
- \* if the intuition is a pure one –i.e.: if this intuition consists of the mere form of an impression [= of the apriorical share of an intuition]–, then its corresponding concept is a pure one [= then this concept consists of the mere structure of some other empirical concept].

For example, the intuition *length measured in meter* is an empirical intuition; for it depends upon some empirical object and in addition upon empirical conditions concerning moving this object; and therefore the concept "length measured in meter" is an empirical concept. The intuition *length* is a pure intuition; and therefore the concept "length" is an pure concept.

#### [5][c] The Transcendental Logic

But it is by no means sufficient, *merely to regard* some of our concepts to be pure ones; [for this would turn out to be some kind of *philosophy of laziness.*]<sup>63</sup> Therefore, the central concepts of the *discipline of* 

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Pláton's omniscient and omnipotent god needed a remarkable amount of vigor in order to connect the non-spatial ideas [= differentiations, Ideen] with spatially extended objects and their attributes like colour; see his dialogue "Timaios".

Concerning this purpose, Kant needs neither any god nor some god's omnipotent vigor, but solely the isomorphism of the intension of the respective concept with the form of the received empirical impression; and the bridge from the intension of the concept to the form of the intuition is the [transcendental scheme of] time.

 $<sup>^{63}</sup>$  This second of that pair of the two statements does not occur in Kant's "KrV"; but somehow it may be read between the lines, so to speak.

I have no doubts that Kant's expression "philosophiae pigrorum", used in his dissertation and there thrown against someone who was still well-known at the Universität of Königsberg, turned back like a boomerang and pursued him afterwards; therefore – trusting Pláton's assertions written in his dialogue "Kratylos" – he had to search for justifications at least for the epistemological concepts.

*knowledge* –i.e.: of *métaphysics* <sup>64</sup> and *epistemology*– are to be *justified* somehow, in other words: they are to be *derived*.<sup>65</sup>

Such a derivation is to be *certain-simple-original-universal* in order to be both *cogent* and *well-rounded*. Since the natural number *four plus three* does not count all of the ten categories which are noted by Aristotéles –which, too, are not complete and which furtheron are not developed systematically–, the number *four times three* seems to guarantee such a systematizaton which establishes both *cogency* and *well-roundedness*.

In order to tread this new path of arguing, the set of informatively used judgments are to be ordered by a complex recursive definition of exactly these twelve [= four times three] steps.

Furthermore, the *way of thinking* in its formal respect is the same in *judging* and in *cognizing*:

»Dieselbe Function, welche den verschiedenen Vorstellungen in einem Urteile Einheit giebt, die giebt auch der bloßen Synthesis verschiedener Vorstellungen in einer Anschauung Einheit, welche, allgemein ausgedrückt, der reine Verstandesbegriff heißt. (...) Auf solche Weise entspringen gerade so viele reine Verstandesbegriffe (...) als es logische Functionen in allen möglichen Urtheilen [giebt].«<sup>66</sup>

Therefore, the *structure* of the judgments and of the cognitions is the same, in short: judgments and cognitions are *equal* one to another; they are related one to another by *equality* [= by *isomorphy*].<sup>67</sup>

According to my opinion –which was also the opinion of Hans Reichenbach (1891-1953)– there exists a third path between strict justification and complete laziness. <sup>64</sup> Kant used the concept "metaphysics" [almost] synonymously with "philosophy", with the two –very different– intensions of "dogmatical metaphysics" [= "metaphýsics"] and "critical metaphysics" [= "métaphysics"].

 $^{65}$  As I mentioned before, Kant needed almost ten years to produce such a justification; this period nowadays is called "the silent decade".

NB: In these justifications, he used thereby the expression "Deduktion". In order to avoid misunderstandings, I translate G: "Deduktion" by E: "derivation" and not by E: "deduction".

<sup>66</sup> The same function which unites different conceptions to *one judgment*, also unites the mere synthesis of different conceptions into *one intuition*, which –generally formulated– is called "pure concept of the intellect". (...) In this way we will gain the same number of pure concepts of the intellect (...) as there are logical functions in all possible judgments."

 $^{67}$  Cf. Platon "Kratylos" [439 St.]: "The well-established expressions are similar to the things which are designated by them."

Then this new path is to be treated by the following four steps:

#### [5][d] The Transcendental Analytic

At first [= (1)], these twelve members of the recursive definition of "judgment" are to be designed by well-describing expressions:

- 1. This is the board of the judgments: 68
- (a) the *quantity of judgments:*

universal ones, particular ones, singular ones;69

(b) the *quality of judgments:* 

affirmative ones, negative ones, infinite ones;

- (c) the *relation of judgments:*
- categorical ones, hypothetical ones, disjunctive ones;
  - (d) the *modality of judgments:*

problematical ones, assertorical ones, apodictical ones.

There are no other kinds of judgments [concerning the objects].<sup>70</sup>

The basis of this recursion –the third element of the triple of (a)–consists of a description of the singular judgments; and the eleven other kinds of judgments determine the steps of recursion. [The names of these kinds of judgments are, so to speak, the *categories of judgments*.]

#### [5][e] The Analytic of Concepts

Next [= (2)(a)], these concepts –which still are not concepts of the objects of appearance but of the judgments concerning these objects of appearance, [just the categories of the judgments] – are to be formalized; and this means: Only their conceptual structures which are free of

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> The four groups [of judgments] are maintained by Kant furthermore at all of his publications concerning Speculative Métaphysics. But the threefold subdivisions of each of these groups is maintained by him only in the "KrV", and also in the "KrV" not everywhere but only concerning the judgments and the categories but no longer concerning the principles.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> I don't know why the direction of this sequence is converted here; see the following board 2.(a)!

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Kant knew that a recursive definition needs such an exclusive condition. But now-adays, many philosophers are not aware of the necessity of such exclusive conditions.

every material content are to be regarded, but not their conceptual contents, which means in this case: not the judgments.

Now, the way of thinking and judging is isomorphic to the way of perceiving and cognizing. Therefore, in order to derive the categories [of cognizing] out of these [categories of] judgments, that set of names of judging are to be substituted by a suitable set of corresponding names of kinds of cognizing.

By walking along this path of derivation, the set of categories of cognizing –up to now: being formalized and therefore being not yet associated with any material content– is received in a systematical manner; and this systematical manner leads to that complete set of the fundamental *categories* [of cognizing]:<sup>71</sup>

- 2. This is the board of the categories:
- (a) the *categories of quantity:* unity, plentiness, universality;
- (b) the *categories of quality:* reality, negation, limitation;
- (c) the *categories of relation:* the relation of inherence and subsistence (substantia et accidentia), the relation of causality and dependence (cause and effect), the relation of community (interaction between the acting one and the suffering one);
- (d) the *categories of modality:* possibility-impossibility, existence-non-existence, necessity-coincidence.

Up to now, these categories are still *Ideen,* i.e.: mere conceptions, i.e.: concepts connected with formal structures given them by the intellect without any content of intuitions, and therefore without any relation to the world of appearances.

 $<sup>^{71}</sup>$  Of course, other categories may be defined by them: These other ones are derived ones, being derived from that twelve fundamental ones.

NB: From now on I will omit this part "of cognizing" from the expression "category".

Therefore [=(2)(b)], these formalized categories –these *pure* concepts– are to be *schematized* [=interpreted] by the structure [of the contents] of cognitions.

In order to establish thereby *not empirical* –i.e.: aposteriorical–concepts but *pure* –i.e.: apriorical– ones, these material content needs to be *pure*, too, which means: It has to consist of the *pure* intuitions, of the *forms* given *apriorically* to the impressions, therefore definitely of the time and –to a certain amount, namely: concerning external intuitions– of the space.

Therefore, this is the path is the *métaphysical derivation* of the categories:

- ∴ The set of judgments is complete and well-ordered and thus cogent and well-arounded;
- ∴ this ordered set of cognitions has the same structure as that ordered set of pure concepts of the intellect; and
- ∴ the premises of this derivation –that of the structure of the judgments und that of the similarity– are systematically established and therefore cogent and well-rounded, too. Therefore,
  - :: also its conclusion is cogent and well-arounded.<sup>72</sup> This completes the intensions of the categories.

#### [5][f] The Analytic of Principles

Finally = (3), from these intensions of the categories the métaphysical principles of [every] experience are derived:

»Die Tafel der Kategorien giebt uns die ganz natürliche Anweisung zur Tafel der Grundsätze, weil diese doch nichts anders als Regeln des objektiven Gebrauchs der ersteren sind.«<sup>73</sup>

These principles which he derives from the intensions of the categories –which means in that case: not from the mere contentless

 $<sup>^{72}</sup>$  Of course, this is not exactly Kant's way of arguing, but my analysis of such a procedure

And, of course, neither the premise of this argument –the assertion of similarity– nor the conclusion –those principles of experience being proved thereby– is accepted by me.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> "The board of categories presents to us the very natural instruction for [establishing] the board of principles; for these ones are nothing else than rules of application of the former ones.": See *Appendix 4*.

structures of them but from both this structures and their interpretations upon time [and space]–, too, are subdivided into four groups:<sup>74</sup>

- 3. This is the *Board of the Pure Principles of Experience:*
- (a) the axioms of intuition;
- (b) the anticipation of perception;
- (c) the analogies of experience;
- (d) the postulates of cognition, i.e.: of empirical thinking altogether.

#### Ad (a): the Axiom of Appearance:

This is the *Principle of Pure Reason:* 

"All appearances –concerning their intuitions– are extensive magnitudes."  $^{75}$ 

#### Ad (b): the *Anticipation of Perception:*

This is the *Principle according to which all Perceptions are Anticipated:* "Within every appearance, the impression and the real object of the appearance [= realis phaenomenon] has an intensive magnitude, i.e.: a degree."<sup>76</sup>

#### Ad (c): the *Analogies of Experience:*

This is the *General Principle of every Experience:* 

"All appearances –according to their kind of existing– are apriorically subdue to the time according to determining of their relation one to another."; and in particular:

This is the *Principle of Persistence*:

"Every appearance contains the persisting one [= the substance] as its object and the changeable one as its mere attribute, i.e.: as the manner of the object's existing."

This is the *Principle of Generation:* 

 $<sup>^{74}</sup>$  Only the sub-groups (c) and (d) are subdivided again into three particular principles. I am not able to discover the reason why (a) and (b) remained not explained in this threefold manner.

 $<sup>^{75}</sup>$  This means: They all are extended in time; [and in addition all external ones are extended in space, too.]

But this means that appearances never consist of temporal points or –in addition– of spatial points, but of intervals of temporal as well as of spatial points.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> This means: Their degree can be mapped onto the set of [positive] real numbers by an isomorphism, i.e.: by some suitable 1-1-correspondence.

This, of course, entails that these magnitudes are continua. Therefore, in this case Kant does *not* follow Demókritos *but* Anaxagóras!

"Everything which happens [= which comes into existence] requires something which is preceding to it and from which it follows [in time] according to some rule."

This is the *Principle of Community:* 

"All substances which exist simultaneously are related one to another in through-out community [i.e.: in interaction<sup>77</sup> one to another]."

#### Ad (d): the *Postulates of Cognition:*

"Everything which is connected one to another with the formal conditions of experience [according to the experience's intuitions and concepts] is *possible.*"

"Everything which is connected one to another with the material conditions of experience [according to the experience's impressions] is *real.*" "Everything which is real and which is determined one to another according to the general conditions of experience exists *necessarily.*"

The category of substance, schematized [= interpreted] by the general [= inner as well outer] form of all impressions –i.e.: by [the flow of] time– determines that while the states of the substance are changing all the time; however, the quantum of the altogether substance neither increases nor decreases but remains of equal magnitude all the time.<sup>78</sup> With respect to outer appearances, this presupposes the space in which such a floating of the attributes of the substance from one part of the space to another part of it may happen.

Within some genuine part of the space [at some time], the amount of forces [respectively of energies] may increase or decrease. But within the whole space these forces [respectively energies] neither increase nor decrease.

We cannot perceive the substance immediately but only mediately, namely: by the forces which are acting in space, i.e.: by the forces of attraction, of repulsion, and of impenetrability.<sup>79</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Since, according to Kant, this *Principle of Community* is *distinct* from that *Principle of Generation*, therefore an *interaction* is *distinct* from a *causation*.

Consequently, these *interactions* are of *infinite* velocity, contrarily to the *causations*, which are of *finite* velocity altogether.

In the sense of Albert Einstein (1879-1955), such *interactions* are *not* to be used as *signals*.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> In this sense, the time is –so to speak– the immediate neighbour –in Kant's words: the Substratum– of the substance [of the universe of the empirical world (of appearances and of measurements]].

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> "KrV-A", p. 265.

There is nowhere something like an empty space; [but, of course, it may happen that at some places of the space the degree of the magnitude of available substance is too low as to be perceived by gross sense organs.]

Furthermore, an empty space cannot be perceived; for there cannot exist any –immediate or mediate– intuition of it. Therefore, this concept "empty space" is itself empty of any kind of intuition; in short: The concept "empty space" is itself empty.

This completes the set of the fundamental share of the apriorical and moreover transcendental principles of experience.

In order to present at least some few hints how the categories lead the path from impressions to cognitions –and sometimes already to knowledge–, two methodological concepts need be clarified, namely: "transcendent" and "transcendental".80

These two concepts contain a non-empty intersection; but they are not synonymous one to another. These are the definitions:

- "A concept as well a conception is transcendent iff its area of application is widened beyond the limits of impressions."81
- \* "A concept as well as a conception is transcendental iff its area of application is not the field of impressions but the human path of establishing cognitions according to impressions inasmuch as its apriorical possibility as well as its apriorical necessity is concerned."

NB: This *threefold* subdivision of forces does not occur in Kant's earlier publications and is –step by step– abandoned in his later publications in favour of the *twofold* one.

Maybe he is mentioning here the force of impenetrability conditioned by his regarding trichotomies instead of mere dichotomies. For everywhere else he regards the force of impenetrability as being a part of the force of the force of repulsion.

80 These two concepts are declared and distinguished clearly by Kant.

By the way: It is not astonishing that he here and there uses some methodological concepts incongruently; on the contrary: It is astonishing that this did not happen more frequently. For we have to regard the way of creating this opus magnum of him: The hand-written manuscript, which lead to a book of 856 pages, was written down within less more than a half year. Of course, also during this period his methodological conceptions and therefore his methodological concepts were not completely stable but had further developments, as this is appropriate at a great thinker whose mind is still alive.

Therefore, it's the behavour of less great men to trace for such incongruous passage within the thoughts of a great man.

<sup>81</sup> By transforming this statement from immediate cognition to cognition of some empirical science, we get the statement, that a conception and therefore also a concept of this science is transcendent iff its area of application is widened beyond the limits of measurements.

#### [5][g] The Two Limits of Cognition

The concepts "empty space" as well as "thing in itself" are both transcendent; therefore, also both the conceptions of an empty space and of a thing in itself are transcendent. For there are no impressions – or at least reproductions of impressions by the capacity of imagination, or anticipations of impressions – to which they may refer.

Furthermore, the concept of an empty space as well as the related conception, both are nowhere needed in order to establish and to justify some cognition.

On the other hand, the concept "thing in itself" as well as the conception related to this concept both are essentially needed in order to distinguish empirical reality from consistent dreams.

The concept "empty space" is situated completely outside of the area of possible cognition of the world in its empirical respects, in a word: outside of theoretical cognition, therefore: outside of speculative métaphysics.

By way of contrast, the concept "thing in itself" –despite of its being situated outside, too– is situated close to this limit, and moreover is even –so to speak– touching this limit like an immediate neighbour close to the side of the *object* of cognition.

There are also neighbours outside of possible cognition of the world in its empirical respect close to the side of the *subject* of cognition. To philosophers during the milleniums, "omnipotent god" as well as "I" respectively "Self" are these ones which mainly are introduced into their philosophies.

The concept "omnipotent god" is completely void of any immediate or mediate relation to impressions; and therefore the conception of an omnipotent god is of no influence concerning any cognition of the empirical world. Thus, this concept as well as this conception both are situated completely outside of the area of possible cognition of the world in its empirical respects.

By way of contrast, the concept "I" respectively "Self" in its transcendental respect –despite of its being situated outside, too– is situated close to this limit, and moreover is even –so to speak– touching this limit like an immediate neighbour close to the side of the *subject* of cognition.

But concerning the concept "I", an important differentiation has to be regarded, namely: the empirical I, and the transcendental I.

The *empirisches Ich* [= the *empirical I*] of the subject of cognition consists of his body and of his mind, inasmuch as both body and mind are cognized by the subject of cognition by his powers of sensority and reflection, strictly speaking: by his capacities of external and internal sensority.

Concerning the outer impressions of this empirical I –in a word: concerning the body of the subject–, there is no essential difference to other outer impressions; on the contrary, the inner impressions are things in itself as they appear to the subject.<sup>82</sup>

This empirical I of the subject of cognition is changing and developing all the time concerning its bodily states as well as concerning its mental states; there are no different moments where they are not different, at least slightly different when such different moments are close one to another.

By way of contrast, the *transzendentales Ich* [= the *transcendent-al I*] is identical with the *transcendental subject*, in a word: with the *Self*, with the *transcendental apperception*.<sup>83</sup> This expression "transcendental I" –respectively one of its synonyms– is a mere *Idee* [ $\approx$  expression respectively conception]<sup>84</sup>; for there is no non-logical intens-

0

 $<sup>^{82}</sup>$  The empirical subject consists of those things which the subject cognizes as its own person via impressions and concepts.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> The *empirical apperception,* which is to be used not philosophy but in psychology, consists of those things which the subject cognizes as its own contents of mind via impressions and concepts.

But the *transcendental apperception,* which is not to be used in psychology but in philosophy, is void of any intuition and therefore –being a mere Idee [= conception]–not an object of any appearance and therefore not an object of the world of appearances [and measurements].

By the way: instead of S: "ātman" –i.e. E: "Self"– Kant sometimes uses G: "Selbstbewusstsein". In everyday usage this expression is synonymous with "self-confidence"; and in philosophical usage it is synonymous with "apperception". But E: "self-consciousness" is to be translated into G: "Gehemmt-Sein, Hemmung, Verlegen-Sein, Verlegenheit, Unsicher-Sein, Unsicherheit".

Kant mostly uses "transzendentale Apperzeption", and only sometimes "Bewusstsein seiner selbst", and only rarely "Selbstbewusstsein" respectively "Selbst"; but he uses the other ones in even that kind in which the great ancient Indian philosopher Yājñavalkya (10th-9th century BC) used the concept "ātman".

Most probably, Kant received some approximate information concerning this philosophy not from the Kalmüks via merchants from St.Petersburg but from English captains; see: " ... wie tüchtige englische Seeleute berichten ...".

<sup>84</sup> Kant's concept "Idee" must not be confused with Hume's concept "idea".

ion to be associated with it, i.e.: no rule how to use this expression, except the logical truth "Ich bin" [= "I am"] $^{85}$ . And moreover, there is no – immediate or at least mediate– impression of the thinking and perceiving subject to which this Idee may refer as its content, as its matter.

But nevertheless, this transcendental apperception not only touches the –so to speak: upper– limit of every cognition<sup>86</sup> but moreover is the junction –in Kant's word: the synthesis– of every knowledge:

A knowledge is a cognition which is proved to be true and which therefore during the flow of time never turn out to be false, neither in past nor in present nor in future.

This statement "I am" ist time-independent; it therefore is true in past as well as in present as well as in future. Now this transcendental apperception is the utmost point of thinking; and this point, from which on the mind is cognizing every mental object that is to be cognized, is therefore *not* to be cognized; for the relation of cognizing is asymmetrical: If "b cognizes d" is true then "d does not cognize b" has to be true.<sup>87</sup>

Everything is cognized finally from this time-independent –transcendent as well as– transcendental point of view; and everything which is a mean of the mind in order to establish cognition is to be related to this transcendental apperception. In this manner, the synthetic unity of the consciousness is established as well as guaranteed by that transcendental apperception.

Therefore, the statement "I am" [need not accompany every time-independent cognition but] *may* be added to every time-independent cognition. But this presupposes –and entails– the condition that all the concepts within such a cognition are time-independent ones.

According to empirical cognitions, concepts which at least are partially time-dependent are needed in order to seize all the time-dependent impressions.

But there exist *oberste Verstandesbegriffe* [= *upmost concepts of the intellect*] which are -so to speak- close to the transcendental apperception. And since the transcendental apperception is time-independent, these upmost concepts, too, are to be time-independent. The

\_

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> René Descartes in his discipline of knowledge, too, presented the statement "Je sui" as some top knowledge. But in the sense of Kant, *this* "Je sui" has to be regarded as an *empirical* cognition, since it is the result of an *empirical* investigation.

<sup>86</sup> In contexts of this kind, I use E: "cognition" as translation of G: "Erkenntnis".

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> May be, this relation, restricted to the transcendental I, might be regarded by Kant as being reflexive, i.e.: "I cognize I" is true.

But according to Yājñavalkya, even this is not possible.

categories as well as all concepts which may be defined by the categories are exactly these upmost concepts; for they are related not immediately but mediately to the impressions: These concepts which are related to the impressions –and these conceptions which are accompanied by them respectively– are to be established by the intellect in accordance with the time-independent categories. Therefore, they are –and, of course, are to be–time-independent.

Being so, they constitute not only cognition but knowledge in its strict sense. Moreover, only cognition of this kind can be justified and therefore can be shown to be knowledge.

Using this knowledge with regard to intuitions leads to empirical cognition which then may turn out to be permanently accepted, of course, without being justified as being permanently valid.

#### [5][h] The Hierarchy of Cognitions

These are the steps of establishing cognition [in its wide meaning] which are established out of suitable matter:<sup>88</sup>

In addition, also these translations are used here:

```
"sensority" = "Sinnlichkeit";

"sensory organ" = "Sinnesorgan, mit Sinneskräften verbundener Körperteil";

"sensory power [sensory capacity]" = "Sinneskraft, Sinnesfähigkeit";

"concept" = "Begriff";

"conception" = "Vorstellung";

"consciousness" = "Bewusstsein, Bewusstseinszustand";

"intellect" = "Verstand";
```

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> When Kant started to write the –handwritten!– manuscript of the "KrV", his attemts to establish a methodological terminology which is useful for his doctrine was not yet terminated; therefore, some of his expressions were *not* used time-independently by him; this is to be expected. On the contrary: With regard to the conditions on working at the manuscript it is amazing how *rarely* lacks of clarity happened to him.

NB: In order to avoid misunderstandings that may occur when these translations are compared with those of other translators, it seems useful to sum up these translations of mine again in this FN:

<sup>(1) &</sup>quot;impression" = "Empfindung, Eindruck";

<sup>(2) &</sup>quot;intuition" = "Anschauung" [better: "look-at", whereby the empirical share of the intuition is its matter and whereby the apriorical share is its form];

<sup>(3) &</sup>quot;appearance" = "Erscheinung";

<sup>(4) &</sup>quot;perception" = "Wahrnehmung";

<sup>(5) &</sup>quot;cognition" = "Erkenntnis";

<sup>(6) &</sup>quot;experience" = "Erfahrung, Erfahrungsurteil"; and

<sup>(7) &</sup>quot;knowledge" = "Wissen, Gewusstes".

- (1) an *impression*, evoked by a thing in itself which affects the sensory organs and the sensory capacities of the subject;
- (2) an *intuition*, evoked by an impression when this impression is ordered by the pair of temporal and spatial ordering capacities which is one of the two main capacities of the intelligibility, whereby its ordering share consists of pure intuitions and whereby the matter ordered by them consists of impressions;<sup>89</sup>
- (3) an *appearance*, evoked by an intuition when the object to be cognized is identified within this empirical intuition by pure intuition;
- (4) a *perception,* evoked by an appearances when the object of appearance is designed by some suitable concept which is established by the intellect, so that this perception is an empirical consciousness;
- (5) a *cognition* [in its narrow meaning],<sup>90</sup> evoked by a perception, whereby the object of perception is related to attributes designated and identified by concepts which are established by the intellect;
- (6) an *experience*, evoked by a synthesis of suitably ordered pairs of cognitions and leaded to some respective universalization;<sup>91</sup> and finally –or rather: primarily–
- (7) a *knowledge* [in its strict meaning],<sup>92</sup> which develops and presents the concepts which are used as means in order to establish perceptions out of appearances as well as cognitions out of perceptions as well as experiences out of cognitions.

The concepts are produced altogether by the intellect.

<sup>&</sup>quot;intelligibility" = "Einsichtskraft, Einsichtsfähigkeit"; "reason" = "Vernunft";

<sup>&</sup>quot;apperception" = "Apperzeption, Bewusstsein seiner selbst, Selbstbewusstsein". <sup>89</sup> In the case where the perceiving subject is a robot, its intuition consists of photopictures respectively an ordered sets of saved bits.

Then, concepts established by conceptions are required in order to transform such an intuition into a perception and furthermore into a cognition.

 $<sup>^{90}</sup>$  A cognition in its broad meaning is either a perception or a cognition in its narrow meaning or an experience or a knowledge.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> E.g.: that a body is heavy, given the cognitions that this object is a body, whereby the very same object is heavy, and whereby this synthesis is understood in its universalization, i.e.: that every body is heavy.

Such a [universal] implication is a *judgment of increase* [= *Erweiterungsurteil*], since the intension if being heavy is not entailed within the intension of being a body but is established by *synthesis*, in this case: by *empirical* synthesis.

A *judgment of breakdown* [= *Zergliederungsurteil*] is established by pure *analysis* of the concepts which occur in it.

<sup>92</sup> A knowledge in its everyday-meaning is a cognition in its broad meaning.

Thereby, those of them which are to be applied to appearances are to fit to the objects of appearances; and those of them which are to be applied to the perceptions are to fit to the qualities of the objects of perceptions; for otherwise, they are useless. Therefore, these concepts are to be regarded as being not completely pure ones and therefore as being empirical ones.

On the other hand, those concepts which are to be applied not to appearances but to pure intuitions are pure ones; and furthermore, those concepts which are without any reference even to pure intuitions are empty. But empty concepts do, of course, not entail any intuition; therefore, no intuition – and also no pure intuition – can be derived out of them. Therefore, the categories are to be schematized by the pure intuition of time in order to derive from them the métaphysical principles of experience; for every experience happens within the flow of time.

Thus, every cognition of the real world –thereby, of course: cognition in its wide meaning– is the offspring of two parents, namely: of intuitions and of concepts. In detail:

- Ad (1): An *impression* is presented to the subject aposteriorically by hin sensority. For in order to receive an impression, the subject's mind does not provide apriorically any share.
- Ad (2): An [empirical] *intuition* contains an impression as its aposteriorical share; and its apriorical share consists of the general temporal form and –in the case of an external intuition– in addition its general spatial form. These pure intuitions are established and presented by the subject's intelligibility.
- Ad (3): An *appearance* contains –besides the apriorical shares of the intuition out of which it evoke– in addition some particular temporal form and –in the case of an external intuition– in addition some particular spatial form in order to determine suitable objects in it. Such objects are finitely limited parts of time and –concerning outer parts– also finitely limited parts of space. *The* object of appearance is *that* part which the subject's mind is *interested in*.
- Ad (4): A *perception* contains –besides the apriorical shares of the appearance out of which it evoke– in addition some particular concept which fits to –in another word: which is isomorphic to– the determined object of appearance and by which the subject's intellect identifies this object conceptually. Such a particular concept –is, of course, not derived from the categories but– is established by the intellect in accordance with these categories.

- Ad (5): A *cognition* contains –besides the apriorical shares of the perception out of which it evoke– in addition some general concept whose general rule fits to –in another word: whose conceptual structure is isomorphic to– some general temporal or even also some general spatial form of what appears at this object of that perception.
- Ad (6): An *experience* consists of a universalized set of suitable ordered pairs of cognitions, whereby this ordering as well as the universalizing of it is performed in accordance with the principles which are derived from the categories; this constitutes an additional apriorical share concerning an experience.
- Ad (7): A genuine *knowledge* is throughout apriorically established and justified by the subject's intellect.

Concerning the empirical capacities, there are these three sources of the empirical share of every cognition:

- (a) the sensory capacity, consisting of the five kinds of being affected by some unknown and unknowable thing-in-itself;
- (b) the power of imagination [including remembrance and anticipation of some otherwise given impression], and
  - (c) [the power of empirical] apperception.

And there are these three upper abilities [= abilities of the intelligibility] of the pure share of every cognition:

- (I) the intellect.
- (II) the power of judging, and
- (III) the reason.
- Ad (I): The sensory capacities present the objects [to the subject] like they appear [to him]; and the intellect presents them [to him] as they are [in its empirical respects]; for the sensual capacities may differ according to the different kinds of sentient beings; but the intellect is unique [to all of them]: The different sentient beings may have got more or less parts of it; but no sentient being has got different kinds of it.

The intellect in its empirical orientation consists in the subject's ability to connect different intuitions by empirical concepts in relation to the transcendental apperception; and the intellect in its transcendental orientation consists in the subject's ability to connect different empirical concepts by transcendental concepts [= categories], namely: to connect them in relation to even this transcendental apperception, to the transcendental I, described by: "I am".

Ad (II): The power of judging is a peculiar talent which cannot be taught but which can be developed by its practising. Lack of power of judging is what is called "stupidity".

Ad (III): The reason is to be regarded according to its empirical respect as well as to its pure respect.

According to its empirical respect, the reason is identical with the intelligibility which leads from appearances to experiences [and furthermore to sophisticated theories].

According to its pure respect, the reason is nowhere immediate related to objects of appearance but is immediate related to the intellectual concepts of them solely. While the intellect is uniting the variety respects of intuitions and of appearances by concepts, the pure reason is uniting the variety of concepts by Ideen [ $\approx$  conceptions], i.e.: by transcendental concepts which are outside of the area of intuitions and of appearances but close to this area and touching its limits.

The categories together with their temporal schemes are situated inside of this area; and therefore the same holds for the principles of [receiving] experiences which may be derived from these categories. But the concept of transcendental apperception as well as all the concepts and conceptions related to it are situated outside of that field of thinking; and therefore they are not offsprings of the intellect but of the reason.

# [5][i] The Transcendental Dialectic

The "Transzendentale Dialektik" consists of the concluding chapter of the "Transzendentale Elementarlehre".

The purpose and the aim of the preceding part "Transzendentale Analytik" was to show that the area of knowledges –i.e.: of those judgments which are true and whose truth is justified– is not limited to the field of analytical truths but includes also that part of the synthetic truths which are apriorical ones.

And the purpose and the aim of this following part "Transzendentale Dialektik" is to show that the area of knowledges does *not* go *beyond* the field of the synthetic-apriorical truths: Concepts like "god" and "soul" may be used in connection with intuitions, with look-at; then, of course "soul" belongs to the concepts of empirical psychology; and then "god" belongs to different early-scientific natural and social theories. But "[omniscient and omnipotent] god" and "[immortal] soul" are

concepts which are in no way related to any empirical share or at least pure share of intuitions; therefore, they are empty of any content; and then the statements derived from them are empty of content, too.

In addition, it is proved that the proofs presented to show the existence of [an omniscient and omnipotent] god as well as the existence of an immortal soul are invalid ones altogether.

Concerning microphysics and macrophysics, contradictions are derived from the assumptions: that things of the universe as well as the complete universe are not [only] given to us by impressions and therefore as objects of appearances but [in addition] were available to us as they are by themselves; and these contradictions therefore refute that – transcendent– assumption.

The "Transzendentale Methodenlehre" consists mainly of a summary of the results which are derived in the "Transzendentale Elementarlehre" –i.e.: the essence of his theoretical philosophy, in his own words: of his speculative philosophy– and a prospect of his practical philosophy.«

This is a summary of Kant's "Critik der Reinen Vernunft" concerning those items which I regard as his central ones.

Of course, regarded from the point of view of our present age, we are tempted to criticize several arguments of this opus magnum. But surely he himself would do it nowadays, if he were still alive. And therefore, we have to relate such items to the views of physicists and of logicians of the age of his period; and we are well advised to direct our eyes to these firm results of his epistemology and métaphysics which remain as soon as the following items are omitted and taken away from his opus:

- :: the Platonic discipline of concepts,
- :: the restriction of deductive logic to Aristotelian syllogistics,
- :: the restriction of geometry to Euclidian geometry, and
- :: the restriction of physics to Newtonian mechanics.

What *then* remains is *still* –and it will remain to be– an *opus magnum*, which then is freed from all kinds of absolutisms.

In even this sense, I regard myself as a disciple of Kant.

# [6] Kant's Métaphysical Principles of the Natural Science

His book "Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft" (1786)<sup>93</sup> is presented as an interim solution concerning the transition from this métaphysics to physics and sciences; for his goal was to finish a text to be called like "Die Metaphysik der Naturwissenschaft".<sup>94</sup>

Alas, without using means of mathematics –and therefore being not recognized by the physicists of that period– he developed a physical *Theory of Relativity:* 

»Movements of a body at a *straight line* are *not real* movements but *seeming* movements; they are movements relative to some relative space, in other words: relative to some coordinate system, whose zeropoint  $\langle 0,0,0 \rangle$  is identified with the centre of gravity of some object d of perception respectively of measurement: 95 The centre of gravity of some body b of perception may move relative to that space whose zero-point is fixed with d's centre of gravity; but this, of course, will be without any movement relative to that space whose zero-point is fixed with b's own centre of gravity.

However, movements of a body at some *non-straight line* –especially as a circular movement– are *real* movements; however, such a real movement presupposes not an arbitrarily chosen relative space but an absolute space. And this is one of the roots of some *Theory of Absoluteness*. <sup>96</sup>

This *absolute space* is an *objective space*, to which all relative spaces are to be related [including the initial *subjective space*, i.e.: that *métaphysical space* which presents spatial order to the impressions].

Einstein contains the thesis that there is an absolute coordinate system and therefore

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> In the meantime, certainly effected by Kant's early texts on natural philosophy, physics got a fast and rapid development, but effected by physicists which were mathematicians. Since Kant –at least concerning mathematical calculus– did not

receive any remarkable training from his teacher Knutzen, Kant was not able to take part of this development. But nevertheless he regarded this development, as may be seen with regard to the expression "Naturwissenschaft" instead of "Naturphilosophie". <sup>94</sup> This may be seen in relation to his books "Grundlegung zur Metaphysik der Sitten" (1785) and "Die Metaphysik der Sitten" (1797).

 <sup>95</sup> When Einstein published his paper on relativity, he did not use the concept "Spezielle Relativitätstheorie", which he inventioned years later, but "Relativitätstheorie".
 96 As was pointed out by the physicist Günther Ludwig (1918-2007), the expression "Allgemeine Relativitätstheorie" is somehow misleading. For the core of this theory of

an absolute space: The point  $\langle 0, 0, 0 \rangle$  of this coordinate system has to be exactly identical with the centre of gravity of the complete physical universe.

Therefore, this objective space is the space according to the content of a suitable developed physics.

[The *absolute time* is an *objective time*, to which all relative times are to be related including the initial *subjective time*, i.e.: that *méta-physical time* which presents temporal order to the impressions.<sup>97</sup>

Take this as an example: Suppose that some hunter stays about 1 km away from the perceiving subject and that some roe deer is peacefully grazing about 1 km away from him. Suddenly the subject sees smoke coming out from the end of the barrel of the hunter's riffle, and about 1 s later he sees the roe deer's falling down, and again 2 s later he hears a bang: This is the *subjective* temporal ordering of the subject's respective impressions. But almost immediately, according to his empirical knowledge, he will re-arrange them in accordance with the métaphysical principle of causality: He well re-arrange them in this manner that at first there must have been the hunter's shot, followed immediately afterwards by the smoke (as well as by the assumed bang which was perceived by the hunter), followed 1 s later by the roe deer's death, and followed finally by the bang which was perceived by the subject.]98«

In any case, neither results like the finiteness of the velocity of light rays nor the Lorentz transformations were available to him. Therefore, he regarded the Galilei transformations as the only possible ones.

Movements of three-dimensionally extended objects are the starting point of his argumentation; and from movement he derives velocity and acceleration in the usual manner. Forces are determined with regard to acceleration; and bodies are regarded as three-dimensionally extended objects which are impenetrable one to another.

As in his early books concerning natural philosophy, he thereby regards *two* forces –resp. energies – as being fundamental for physics, namely: the force of attraction, and the force of repulsion. The force of impenetrability seems to be the state where the force of attraction is overwhelmed by the force of repulsion.

Concerning the question whether an empty space is to be assumed, it seemed clear to him that bodies –in order to perform movements–need *some kind of* empty space between them. On the other hand, he assumed that even *that* empty space can *not* be *void at all,* probably – in my opinion– because forces, too, need a medium in order to spread

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> As far as I know, this was regarded at first by Heinrich Scholz (1884-1956).

 $<sup>^{98}</sup>$  Already within the "KrV" there are to be found indicates for the distinction of subjective time and objective time.

over the boarder of the respective bodies. This means that in such contexts the concept "empty space" is not to be understood in its absolute sense of being completely empty but in its relative sense of being empty of gross matter, which certainly is to understood as: of being empty of gross accumulations of fixed energies.

He was not able to solve this problem during the remaining few years of his lifetime. In his note-book he stated that some kind of energy is to be everywhere in the universe outside the bodies as well as inside of them, be it *ether* or be it some kind of subtle *warmth*, <sup>99</sup> in words of our decade: of *black energy* and of *black matter* [which arise as knots of black energy]. This note-book was published posthumously entitled "Opus Postumum".

# [7] Concluding Remarks

He died in 1804 at Königsberg, where he was born 80 years before. His final utterance was: "Es ist gut!"<sup>100</sup>

 $<sup>^{99}</sup>$  Obviously, he now tried to become detached from his earlier concept "fire", in my opinion: in order to be not [mis-]understood according to Pre-Socratic natural philosophies.

<sup>100 &</sup>quot;It is good!"

# Appendices

# Appendix 1

Wolff, Christian "Philosophia prima, sive ontoligia, scientifica pertractata, qua omnibus cogitationis Humanae principia continentur" (1736) [pp. 46-50]

# Appendix 2

Hume, David "A Treatise of Human Nature: Being An Attempt to introduce the experimental Method of Reasoning into Moral Subjects" (1739) [pp. 51-140]

# Appendix 3

Kant, Immanuel "De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis: Dissertatio pro loco Professionis log. et metaph. ordinariae vindicando" (1770) [pp. 141-142]

# Appendix 4

Kant, Immanuel "Kritik der reinen Vernunft" (1781) [pp. 143-251]

# PHILOSOPHIA PRIMA,

SIVE

# ONTOLOGIA,

METHODO SCIENTIFICA
PERTRACTATA,

OMNIS COGNITIONIS
HUMANÆ PRINCIPIA
CONTINENTUR.

# CHRISTIANO WOLFIO

POTENTISSIMI SUECORUM REGIS, HASSIÆ LANDGRAVII, CONSILIARIO REGIMINIS, MATHEMATUM AC PHILOSOPHIÆ IN ACADEMIA MARBURGENSI PROFESSORE PRIMARIO, PROFESSORE PETROPOLITANO HONORARIO, ACADEMIÆ REGIÆ SCIENTIARUM PARISINÆ SOCIETATUMQUE REGIARUM BRITANNICÆ ATQUE BORUSSICÆ MEMBRO.

EDITIO NOVA
PRIORI EMENDATIOR.

FRANCOFURTI ET LIPSIÆ, MDCCXXXVI.
PROSTAT IN OFFICINA LIBRARIA RENGERIANA.

modo ad eundem pervenerir. Utemur hoc principio inferius, ubi demonstrandum, nihitum non posse esse causam aticujus.

# §. 67.

An aliquid de nibilo prædicari possit. De nihilo non potest prædicari aliquid. Si enim de nihilo prædicari potest aliquid, aliquid eidem convenit (§. 200. Log.), consequenter notio aliqua eidem respondet (§ 59 Ontol. & §. 349. Log.). Esset ergo aliquid (§. 59.): Quod cum sit absurdum (§. 60.), de nihilo aliquid prædicari nequit.

Vulgo dicitur: Nibili nulla funt pradicata. Enimyero cum propositio ita enunciata ambigua sit, ut exceptioni obnoxia evadat;
cam ab ambiguitate liberare sicque aliter enunciare malumus.
Ipsa propositio satis manifesta est, ut nemo sacile absque probatione cam in dubium revocaverit. Quis enim concesserit, A esse
mhilum & hoc tamen non obstante eidem convenire, quod nonnisi enti alicui convenire potest; v. gr. nihilum esse calidum, nihilum agere &c?

S. 68.

An nihilum quid efficere possit. Ergo nihilum producere, vel efficere nequit aliquid.

Nemo hoc non concedit, cum urique contradictorium sit esse nihilum atque adeo nullam habere notionem (§. 57.) & hoc tamen non obstante posse aliquid essicere, consequenter habere aliquam notionem sibl respondentem. Etenim qui assumat, nihilum essecisse aliquid, is sibi repræsentat nihilum tanquam aliquid essicens. Exempla quoque veritatem propositionis manifesto loquuntur. Nemo enim sanus largietur, nihilum essicere Solem sucidum; nihilum producere calorem in lapide, quando est calidus; nihilum protrudere gemmas in arbore &c.

**§**. 69.

Posito nihilo non poni aliquid. Si nibil esse sumitur, non propterea admittendum esse esse aliquid. Pone enim ideo esse aliquid, quia est nibil: aut admittendum erit nibilum sieri, aut essecre aliquid. Sed utrumque est absurdum (§.61.68.). Ergo ideo non est aliquid, quia nibil est.

Brevius ita enunciatur propositio præsens, utut minus perspicue, siquidem notionibus logicis non sueris imbutus: Postto ni-

hilo

ı R 9 R

bilo, non ponitur atiquid. Unde nemo concedit ideo lapidem esse calidum, quia nihil prorsus adfuit, unde calor oriri potuit; ideo Petrum esse eruditum, quia nullus ponendus est modus, quo ad eruditionem pervenire potuit.

Nibil est sine ratione sufficiente, cur potins sit, quam non Principium sit, hoc est, si aliquid esse pontur, ponendum etiam est aliquid, rationis unde intelligitur, cur idem potius sit, quam non sit. Aut enim sufficientis nihil est sine ratione sufficiente, cur potius sit, quam non sit; aut aliquid esse potest absque ratione sufficiente, cur sit potius, quam non sit (§.53.). Ponamus esse A sine ratione sufficiente, cur potius sit, quam non sit. Ergo nihil ponendum est, unde intelligitur, cur A sit (§.56). Admittitur adeo A esse, propterea quod nihil esse sumitur: quod cum sit absurdum (§.69.), absque ratione sufficiente nihil est, seu, si quid esse ponitur, admittendum estam est aliquid, un-

de intelligitur, cur sit.

E. gr. Ponamus lapidem, qui erat frigidus, factum fuisse calidum: aut igitur datur aliqua ratio, per quam intelligi potest, cur lapis nune potius sit calidus, quam frigidus, aut nulla datur. Si nulla datur istiusmodi ratio, nihil ponitur in lapide, nec extra eundem, ad quem ortus caloris referri potest. Utique igitur admittitur, lapidem, qui erat frigidus, factum fuisse calidom, cum nihil esset nec in lapide, nec extra lapidem, a quo calor prosicifci potuit. Quoniam tamen calor copit, qui ante non erat, cum etiam nihil in lapide, aut extra lapidem esser, unde oriri potisset; ut appareat, cur nunc calor fuerit subortus, qui antea non oriebatur, admittendum erit, aut nihilum in lapide abiisse in calorem, aut nihilum extra lapidem eundem produxisse, hoc est, affirmari debet lapidem esse calidum, propterea quod vel nihil fuit in lapide, vel extra lapidem, a quo proficisci potuit. Quis vero non ultro largietur, hac esse absurda, atque ideo affirmabit, dari aliquid vel in lapide, vel extra lapidem, unde calor iste ortum suum duxit? Applicavimus integram probationem ad casum singularem, ut manifestior evadat iis, qui ad abstracta attentionem sufficientem afferre nequeunt. Substitue pro calore lapidi

27 V

20

25

30

pidi inexistente A, & probatio specialis abit in generalem : tum vero perinde est, sive A denotet modum subjecto inexistentem, five attributum aliquod, five substantiam quamcunque. enim in casu substantiæ existentis eadem probatio subsistat; applicatione ad exemplum facta liquer. Sume enim arborem quamcunque quocunque in loco. Aut dabitur ratio, cur ibidem arbor ista potius sit, quam non sit, aut ratio nulla sufficiens erit. Si ratio nulla sufficiens detur, cur arbor ista isto in loco sit; non erit, unde intelligi possit, cur arbor ista in eo loco hæreat, adeoque nec eo in loco, nec alibi ponere quidpiam datur, ad quod ortum arboris referre licet. Quamobrem denuo aut ponendum erit, nihilum in arborem fuisse conversum, aut nihilum ibi locorum arborem produxisse vel alibi natam illo in loco plantasse. Utrumque esse absurdum, nemo non largietur, atque adeo quiliber admittet, arborem ibi locorum non existere absque ratione sufficiente, unde intelligi possit, cur ibi potius sit, quam non sit, Facile apparer, hic denuo pro arbore substitui posse A, ut probatio specialis, in generalem degeneret. Enimvero etsi exempla sumantur a rebus corporeis perspicuitatis gratia; absit tamen ut quis sibi persuadeat, principium rationis sufficientis non nisi in rebus corporeis locum habere. Etenim in exemplo primo calorem lapidis non spectamus tanquam prædica um rei corporeæ; sed generaliter tanquam modum subjecto nunc inexistentem, cum antea non inesser: alias enim notio rei corporeæ in genere ingrederetur probationem, nec probatio specialis in generalem degeneraret, nisi re corporea modificata in locum lapidis calidi furrogata. Similiter in exemplo posteriore arbor minime spectatur tanquam substantia corporea, sed tanquam ens quodeunque, quod nunc existit, cum antea non esset: alias enim notio substantiæ corporeæ ingrederetur probationem, nec probatio specialis in generalem degeneraret, nisi substantia corporea in locum arboris substituta. Qui in Mathesi non prorsus hospites sunt, iis non ignota loquor, etsi principia logica iisdem non adeo familiaria fuerint, ut eorundem rationes assequantur. Neque enim insolens est, præsertim in Mathesi mixta, ut demonstratio exhibeatur ad exemplum aliquod applicata, quæ tamen universalis intelligitur, propterea quod alium quemcunque casum particularem similem assumto substituere licet. V. gr. Quando in Hydrostatica demonstrandum est theorems, quod corpus specifice gra-

15

38 R

vius fluide amittat eam ponderis partem, que est aqualis ponderi sluidi sub codem volumine, sumimus plumbum unius pedis cubici in aqua suspensum & ad id demonstrationem applicamus. enim patet in demonstratione plumbum non considerari nisi ut corpus specifice gravius fluido & aquam nonnisi ut fluidum solido specifice levius; ideo demonstratio adhuc subsistere intelligitur, quodcunque aliud solidum specifice gravius sluido substituas plumbo & quodeunque fluidum specifice levius solido in locum aquæ surroges. Similiter cum in demonstratione determinatæ magnitudinis solidi ratio nulla habeatur; non minus liquet, firmo adhuc stare eandem talo, quæcunque solidi magnitudo supponatur. Atque ideo demonstratio accipitur de quocunque solido specifice graviori in fluido specifice leviori suspenso. Immo omnes demonstrationes geometricæ applicantur ad figuras oculo subjectas, adeoque ad exempla singularia; sed universales intelliguntur, propterea quod in iis non assumitur, nisi quod in hypothesi data omnibus exemplis ad eam referendis communi continetur, ut adeo Joannis Scheubelii, Professoris quondam in Academia Tubingenfi, studium in emendandis demonstrationibus Elementorum Euclideorum superfluum suerit, dum a siguris litteras rejecit, ut conceptus singulares ex demonstratione arceret, quibus eas obscuras & minus expeditas fieri exist mavit. Nos contrario instituto in ipsa Arithmetica demonstrationes ad exempla applicamus, dum novo quodam analyseos genere exempla singularia ea forma exhibemus, ut universalia, quæ iisdem insunt, oculis spectanda subjiciant. Videantur quæ de genesi numerorum quadratorum (s. 262. 266. Arithm.), de genesi numerorum cubicorum (§. 277. 280. Arithm. de quantitatibus æquid fferentibus (§. 327. 329. Arithm.), dedimus in nova Elementorum editione.

## §. 71.

Propositio, quod nil sit sine ratione sufficiente, cur Principii potius sit, quan non sit, dicitur Principium rationis sufficientis sufficientis. Illo usus est olim Archimedes in stabiliendis principiis scientis definities. Idem agnovit tanquam universaliter verum & ad nitio Shistoplas veritates morales extendit Confucius, quemadmodum in Notis ad Orationem de Sinarum philosophia practica not.

58. p. 44. annotavi. Immo etiam alii subinde ex hoc princi(Wolffi Ontologia.)

17 R 32-33 R 35-36 R

5

10

15

20

25

# David Hume

# TREATISE

O F

# Human Nature:

BEING

An ATTEMPT to introduce the experimental Method of Reafoning

INTO

# MORAL SUBJECTS.

Rara temporum felicitas, ubi fentire, quæ velis; & quæ fentias, dicere licet. TACIT.

# Воок І.

OF THE UNDERSTANDING.

LONDON:

Printed for JOHN NOON, at the White-Hart, near Mercer's-Chapel in Cheapside.

MDCCXXXIX.

PART I.

Of ideas,
their origin, composition,
&c.

The same evidence follows us in our second principle, of the liberty of the imagination to transpose and change its ideas. The fables we meet with in poems and romances put this entirely out of question. Nature there is totally confounded, and nothing mentioned but winged horses, fiery dragons, and monstrous giants. Nor will this liberty of the fancy appear strange, when we consider, that all our ideas are copy'd from our impressions, and that there are not any two impressions which are perfectly inseparable. Not to mention, that this is an evident consequence of the division of ideas into simple and complex. Where-ever the imagination perceives a difference among ideas, it can easily produce a separation.

### SECTION IV.

Of the connexion or association of ideas.

As all simple ideas may be separated by the imagination, and may be united again in what form it pleases, nothing wou'd be more unaccountable than the operations of that faculty, were it not guided by some universal principles, which render it, in some measure, uniform with itself in all times and places. Were ideas entirely loose and unconnected, chance alone wou'd join them; and 'tis impossible the same simple ideas should fall regularly into complex ones (as they commonly do) without some bond of union among them, some associating quality, by which one idea naturally introduces another. This uniting principle among ideas is not to be consider'd as an inseparable connexion; for that has been already excluded from the imagination: nor yet are we to conclude, that without it the mind cannot join two ideas; for nothing is more free than that faculty: but we are only to regard it as a gentle force, which commonly prevails, and is the cause why, among other things, languages so nearly correspond to each other; nature in a manner pointing out to

every one those simple ideas, which are most proper to be Sect. IV. united into a complex one. The qualities, from which this association arises, and by which the mind is after this manner nexion or convey'd from one idea to another, are three, viz. RESEM- association BLANCE, CONTIGUITY in time or place, and CAUSE and Effect. of ideas.

I believe it will not be very necessary to prove, that these qualities produce an association among ideas, and upon the appearance of one idea naturally introduce another. 'Tis plain, that in the course of our thinking, and in the constant revolution of our ideas, our imagination runs easily from one idea to any other that resembles it, and that this quality alone is to the fancy a sufficient bond and association. 'Tis likewise evident, that as the senses, in changing their objects, are necessitated to change them regularly, and take them as they lie contiguous to each other, the imagination must by long custom acquire the same method of thinking, and run along the parts of space and time in conceiving its objects. As to the connexion, that is made by the relation of cause and effect, we shall have occasion afterwards to examine it to the bottom, and therefore shall not at present insist upon it. 'Tis sufficient to observe, that there is no relation, which produces a stronger connexion in the fancy, and makes one idea more readily recall another, than the relation of cause and effect betwixt their objects.

That we may understand the full extent of these relations, we must consider, that two objects are connected together in the imagination, not only when the one is immediately resembling, contiguous to, or the cause of the other, but also when there is interposed betwixt them a third object, which bears to both of them any of these relations. This may be carried on to a great length; tho' at the same time we may observe, that each remove considerably weakens the relation. Cousins in the fourth degree are connected by causation, if I may be allowed to use that term; but not so closely as brothers, much less as child and parent. In general we may observe, that all the relations of blood depend upon cause

PART I.

Of ideas, their origin, composition, &c.

and effect, and are esteemed near or remote, according to the number of connecting causes interpos'd betwixt the persons.

Of the three relations above-mention'd this of causation is the most extensive. Two objects may be consider'd as plac'd in this relation, as well when one is the cause of any of the actions or motions of the other, as when the former is the cause of the existence of the latter. For as that action or motion is nothing but the object itself, consider'd in a certain light, and as the object continues the same in all its different situations, 'tis easy to imagine how such an influence of objects upon one another may connect them in the imagination.

We may carry this farther, and remark, not only that two objects are connected by the relation of cause and effect, when the one produces a motion or any action in the other, but also when it has a power of producing it. And this we may observe to be the source of all the relations of interest and duty, by which men influence each other in society, and are plac'd in the ties of government and subordination. A master is such-a-one as by his situation, arising either from force or agreement, has a power of directing in certain particulars the actions of another, whom we call servant. A judge is one, who in all disputed cases can fix by his opinion the possession or property of any thing betwixt any members of the society. When a person is possess'd of any power, there is no more required to convert it into action, but the exertion of the will; and that in every case is consider'd as possible, and in many as probable; especially in the case of authority, where the obedience of the subject is a pleasure and advantage to the superior.

These are therefore the principles of union or cohesion among our simple ideas, and in the imagination supply the place of that inseparable connexion, by which they are united in our memory. Here is a kind of Attraction, which in the mental world will be found to have as extra-

ordinary effects as in the natural, and to shew itself in as Sect. V. many and as various forms. Its effects are every where conspicuous; but as to its causes, they are mostly unknown, of relations, and must be resolv'd into original qualities of human nature, which I pretend not to explain. Nothing is more requisite for a true philosopher, than to restrain the intemperate desire of searching into causes, and having establish'd any doctrine upon a sufficient number of experiments, rest contented with that, when he sees a farther examination would lead him into obscure and uncertain speculations. In that case his enquiry wou'd be much better employ'd in examining the effects than the causes of his principle.

Amongst the effects of this union or association of ideas, there are none more remarkable, than those complex ideas, which are the common subjects of our thoughts and reasoning, and generally arise from some principle of union among our simple ideas. These complex ideas may be divided into *Relations*, *Modes*, and *Substances*. We shall briefly examine each of these in order, and shall subjoin some considerations concerning our *general* and *particular* ideas, before we leave the present subject, which may be consider'd as the elements of this philosophy.

#### SECTION V.

#### Of relations.

The word Relation is commonly used in two senses considerably different from each other. Either for that quality, by which two ideas are connected together in the imagination, and the one naturally introduces the other, after the manner above-explained; or for that particular circumstance, in which, even upon the arbitrary union of two ideas in the fancy, we may think proper to compare them. In common language the former is always the sense, in which we use the word, relation; and 'tis only in philosophy, that

PART I.

Of ideas, their origin, composition,

we extend it to mean any particular subject of comparison, without a connecting principle. Thus distance will be allowed by philosophers to be a true relation, because we acquire an idea of it by the comparing of objects: But in a common way we say, that nothing can be more distant than such or such things from each other, nothing can have less relation; as if distance and relation were incompatible.

It may perhaps be esteemed an endless task to enumerate all those qualities, which make objects admit of comparison, and by which the ideas of *philosophical* relation are produced. But if we diligently consider them, we shall find that without difficulty they may be comprized under seven general heads, which may be considered as the sources of all *philosophical* relation.

- r. The first is resemblance: And this is a relation, without which no philosophical relation can exist; since no objects will admit of comparison, but what have some degree of resemblance. But the resemblance be necessary to all philosophical relation, it does not follow, that it always produces a connexion or association of ideas. When a quality becomes very general, and is common to a great many individuals, it leads not the mind directly to any one of them; but by presenting at once too great a choice, does thereby prevent the imagination from fixing on any single object.
- 2. Identity may be esteem'd a second species of relation. This relation I here consider as apply'd in its strictest sense to constant and unchangeable objects; without examining the nature and foundation of personal identity, which shall find its place afterwards. Of all relations the most universal is that of identity, being common to every being, whose existence has any duration.
- 3. After identity the most universal and comprehensive relations are those of *Space* and *Time*, which are the sources of an infinite number of comparisons, such as *distant*, contiguous, above, below, before, after, &c.
  - 4. All those objects, which admit of quantity, or number,

may be compar'd in that particular; which is another very Sect. VI. fertile source of relation.

- 5. When any two objects possess the same quality in com- and sub-mon, the degrees, in which they possess it, form a fifth species stances. of relation. Thus of two objects, which are both heavy, the one may be either of greater, or less weight than with the other. Two colours, that are of the same kind, may yet be of different shades, and in that respect admit of comparison.
- 6. The relation of contrariety may at first sight be regarded as an exception to the rule, that no relation of any kind can subsist without some degree of resemblance. But let us consider, that no two ideas are in themselves contrary, except those of existence and non-existence, which are plainly resembling, as implying both of them an idea of the object; tho' the latter excludes the object from all times and places, in which it is supposed not to exist.
- 7. All other objects, such as fire and water, heat, and cold, are only found to be contrary from experience, and from the contrariety of their causes or effects; which relation of cause and effect is a seventh philosophical relation, as well as a natural one. The resemblance implied in this relation, shall be explain'd afterwards.

It might naturally be expected, that I should join difference to the other relations. But that I consider rather as a negation of relation, than as any thing real or positive. Difference is of two kinds as oppos'd either to identity or resemblance. The first is called a difference of number; the other of kind.

## SECTION VI.

### Of modes and substances.

I wou'n fain ask those philosophers, who found so much of their reasonings on the distinction of substance and accident, and imagine we have clear ideas of each, whether the idea of *substance* be deriv'd from the impressions of sensation PART I.

Of ideas, their origin, composition, Erc.

or reflexion? If it be convey'd to us by our senses, I ask, which of them; and after what manner? If it be perceiv'd by the eyes, it must be a colour; if by the ears, a sound; if by the palate, a taste; and so of the other senses. But I believe none will assert, that substance is either a colour, or sound, or a taste. The idea of substance must therefore be deriv'd from an impression or reflexion, if it really exist. But the impressions of reflexion resolve themselves into our passions and emotions; none of which can possibly represent a substance. We have therefore no idea of substance, distinct from that of a collection of particular qualities, nor have we any other meaning when we either talk or reason concerning it.

The idea of a substance as well as that of a mode, is nothing but a collection of simple ideas, that are united by the imagination, and have a particular name assigned them, by which we are able to recall, either to ourselves or others, that collection. But the difference betwixt these ideas consists in this, that the particular qualities, which form a substance, are commonly refer'd to an unknown something, in which they are supposed to inhere; or granting this fiction should not take place, are at least supposed to be closely and inseparably connected by the relations of contiguity and causation. The effect of this is, that whatever new simple quality we discover to have the same connexion with the rest, we immediately comprehend it among them, even tho' it did not enter into the first conception of the substance. Thus our idea of gold may at first be a yellow colour, weight, malleableness, fusibility; but upon the discovery of its dissolubility in aqua regia, we join that to the other qualities, and suppose it to belong to the substance as much as if its idea had from the beginning made a part of the compound one. The principle of union being regarded as the chief part of the complex idea, gives entrance to whatever quality afterwards occurs, and is equally comprehended by it, as are the others, which first presented themselves.

That this cannot take place in modes, is evident from con- Sect. VII. sidering their nature. The simple ideas of which modes are formed, either represent qualities, which are not united by ideas. contiguity and causation, but are dispers'd in different subjects; or if they be all united together, the uniting principle is not regarded as the foundation of the complex idea. The idea of a dance is an instance of the first kind of modes; that of beauty of the second. The reason is obvious, why such complex ideas cannot receive any new idea, without changing the name, which distinguishes the mode.

### SECTION VII.

## Of abstract ideas.

A very material question has been started concerning abstract or general ideas, whether they be general or particular in the mind's conception of them. A great philosopher has disputed the receiv'd opinion in this particular, and has asserted, that all general ideas are nothing but particular ones, annexed to a certain term, which gives them a more extensive signification, and makes them recall upon occasion other individuals, which are similar to them. As I look upon this to be one of the greatest and most valuable discoveries that has been made of late years in the republic of letters, I shall here endeavour to confirm it by some arguments, which I hope will put it beyond all doubt and controversy.

'Tis evident, that in forming most of our general ideas, if not all of them, we abstract from every particular degree of quantity and quality, and that an object ceases not to be of any particular species on account of every small alteration in its extension, duration and other properties. It may therefore be thought, that here is a plain dilemma, that decides concerning the nature of those abstract ideas, which have

1 Dr. Beikeley.

PART II.

Of the ideas of space and time,

#### SECTION VI.

Of the idea of existence, and of external existence

It may not be amiss, before we leave this subject, to explain the ideas of existence and of external existence; which have their difficulties, as well as the ideas of space and time. By this means we shall be the better prepar'd for the examination of knowledge and probability, when we understand perfectly all those particular ideas, which may enter into our reasoning.

There is no impression nor idea of any kind, of which we have any consciousness or memory, that is not conceiv'd as existent; and 'tis evident, that from this consciousness the most perfect idea and assurance of being is deriv'd. From hence we may form a dilemma, the most clear and conclusive that can be imagin'd, viz. that since we never remember any idea or impression without attributing existence to it, the idea of existence must either be deriv'd from a distinct impression, conjoin'd with every perception or object of our thought, or must be the very same with the idea of the perception or object.

As this dilemma is an evident consequence of the principle, that every idea arises from a similar impression, so our decision betwixt the propositions of the dilemma is no more doubtful. So far from there being any distinct impression, attending every impression and every idea, that I do not think there are any two distinct impressions, which are inseparably conjoin'd. Tho' certain sensations may at one time be united, we quickly find they admit of a separation, and may be presented apart. And thus, tho' every impression and idea we remember be consider'd as existent, the idea of existence is not deriv'd from any particular impression.

The idea of existence, then, is the very same with the idea of what we conceive to be existent. To reflect on any thing simply, and to reflect on it as existent, are nothing

different from each other. That idea, when conjoin'd with SECT. VI. the idea of any object, makes no addition to it. Whatever we conceive, we conceive to be existent. Any idea we please of existto form is the idea of a being; and the idea of a being is ence, and any idea we please to form.

of external existence.

Whoever opposes this, must necessarily point out that distinct impression, from which the idea of entity is deriv'd, and must prove, that this impression is inseparable from every perception we believe to be existent. This we may without hesitation conclude to be impossible.

Our foregoing reasoning concerning the distinction of ideas without any real difference will not here serve us in any That kind of distinction is founded on the different resemblances, which the same simple idea may have to But no object can be presented several different ideas. resembling some object with respect to its existence, and different from others in the same particular; since every object, that is presented, must necessarily be existent.

A like reasoning will account for the idea of external existence. We may observe, that 'tis universally allow'd by philosophers, and is besides pretty obvious of itself, that nothing is ever really present with the mind but its perceptions or impressions and ideas, and that external objects become known to us only by those perceptions they occasion. To hate, to love, to think, to feel, to see; all this is nothing but to perceive.

Now since nothing is ever present to the mind but perceptions, and since all ideas are deriv'd from something antecedently present to the mind; it follows, that 'tis impossible for us so much as to conceive or form an idea of any thing specifically different from ideas and impressions. Let us fix our attention out of ourselves as much as possible: Let us chace our imagination to the heavens, or to the utmost limits of the universe; we never really advance a step beyond ourselves, nor can conceive any kind of existence,

1 Part I. sect. 7.

Of the ideas of space and time.

PART II. but those perceptions, which have appear'd in that narrow compass. This is the universe of the imagination, nor have we any idea but what is there produc'd.

> The farthest we can go towards a conception of external objects, when suppos'd specifically different from our perceptions, is to form a relative idea of them, without pretending to comprehend the related objects. Generally speaking we do not suppose them specifically different; but only attribute to them different relations, connexions and durations. But of this more fully hereafter 1.

> > 1 Part IV. sect. 2.

### PART III.

## OF KNOWLEDGE AND PROBABILITY.

### SECTION I.

## Of knowledge.

THERE are 1 seven different kinds of philosophical relation, SECT. I. viz. resemblance, identity, relations of time and place, proportion in quantity or number, degrees in any quality, contrariety, ledge. and causation. These relations may be divided into two classes; into such as depend entirely on the ideas, which we compare together, and such as may be chang'd without any change in the ideas. 'Tis from the idea of a triangle, that we discover the relation of equality, which its three angles bear to two right ones; and this relation is invariable, as long as our idea remains the same. On the contrary, the relations of contiguity and distance betwixt two objects may be chang'd merely by an alteration of their place, without any change on the objects themselves or on their ideas; and the place depends on a hundred different accidents, which cannot be foreseen by the mind. 'Tis the same case with identity and causation. Two objects, tho' perfectly resembling each other, and even appearing in the same place at different times, may be numerically different: And as the power, by which one object produces another, is never discoverable merely from their idea, 'tis evident cause and effect are relations, of which we receive information from experience, and not from any abstract reasoning or reflexion. There is no single phænomenon, even the most simple,

Part I. sect. 5.

Of knowledge and probability.

PART III. which can be accounted for from the qualities of the objects, as they appear to us; or which we cou'd foresee without the help of our memory and experience.

> It appears, therefore, that of these seven philosophical relations, there remain only four, which depending solely upon ideas, can be the objects of knowledge and certainty. These four are resemblance, contrariety, degrees in quality, and proportions in quantity or number. Three of these relations are discoverable at first sight, and fall more properly under the province of intuition than demonstration. When any objects resemble each other, the resemblance will at first strike the eye, or rather the mind; and seldom requires a second examination. The case is the same with contrariety, and with the degrees of any quality. No one can once doubt but existence and non-existence destroy each other, and are perfectly incompatible and contrary. And tho' it be impossible to judge exactly of the degrees of any quality, such as colour, taste, heat, cold, when the difference betwixt them is very small; yet 'tis easy to decide, that any of them is superior or inferior to another, when their difference is considerable. And this decision we always pronounce at first sight, without any enquiry or reasoning.

> We might proceed, after the same manner, in fixing the proportions of quantity or number, and might at one view observe a superiority or inferiority betwixt any numbers, or figures; especially where the difference is very great and remarkable. As to equality or any exact proportion, we can only guess at it from a single consideration; except in very short numbers, or very limited portions of extension; which are comprehended in an instant, and where we perceive an impossibility of falling into any considerable error. In all other cases we must settle the proportions with some liberty, or proceed in a more artificial manner.

> I have already observ'd, that geometry, or the art, by which we fix the proportions of figures; tho' it much excels, both in universality and exactness, the loose judgments of

the senses and imagination; yet never attains a perfect Sect. I. precision and exactness. Its first principles are still drawn from the general appearance of the objects; and that appearance can never afford us any security, when we examine the prodigious minuteness of which nature is susceptible. Our ideas seem to give a perfect assurance, that no two right lines can have a common segment; but if we consider these ideas, we shall find, that they always suppose a sensible inclination of the two lines, and that where the angle they form is extremely small, we have no standard of a right line so precise, as to assure us of the truth of this proposition. 'Tis the same case with most of the primary decisions of the mathematics.

There remain, therefore, algebra and arithmetic as the only sciences, in which we can carry on a chain of reasoning to any degree of intricacy, and yet preserve a perfect exactness and certainty. We are possest of a precise standard, by which we can judge of the equality and proportion of numbers; and according as they correspond or not to that standard, we determine their relations, without any possibility of error. When two numbers are so combin'd, as that the one has always an unite answering to every unite of the other, we pronounce them equal; and 'tis for want of such a standard of equality in extension, that geometry can scarce be esteem'd a perfect and infallible science.

But here it may not be amiss to obviate a difficulty, which may arise from my asserting, that tho' geometry falls short of that perfect precision and certainty, which are peculiar to arithmetic and algebra, yet it excels the imperfect judgments of our senses and imagination. The reason why I impute any defect to geometry, is, because its original and fundamental principles are deriv'd merely from appearances; and it may perhaps be imagin'd, that this defect must always attend it, and keep it from ever reaching a greater exactness in the comparison of objects or ideas, than what our eye or imagination alone is able to attain. I own that this defect so Of knowledge and

PART III. far attends it, as to keep it from ever aspiring to a full certainty: But since these fundamental principles depend on the easiest and least deceitful appearances, they bestow on probability, their consequences a degree of exactness, of which these consequences are singly incapable. 'Tis impossible for the eye to determine the angles of a chiliagon to be equal to 1996 right angles, or make any conjecture, that approaches this proportion; but when it determines, that right lines cannot concur; that we cannot draw more than one right line between two given points; its mistakes can never be of any consequence. And this is the nature and use of geometry, to run us up to such appearances, as, by reason of their simplicity, cannot lead us into any considerable error.

I shall here take occasion to propose a second observation concerning our demonstrative reasonings, which is suggested by the same subject of the mathematics. 'Tis usual with mathematicians, to pretend, that those ideas, which are their objects, are of so refin'd and spiritual a nature, that they fall not under the conception of the fancy, but must be comprehended by a pure and intellectual view, of which the superior faculties of the soul are alone capable. The same notion runs thro' most parts of philosophy, and is principally made use of to explain our abstract ideas, and to shew how we can form an idea of a triangle, for instance, which shall neither be an isosceles nor scalenum, nor be confin'd to any particular length and proportion of sides. 'Tis easy to see, why philosophers are so fond of this notion of some spiritual and refin'd perceptions; since by that means they cover many of their absurdities, and may refuse to submit to the decisions of clear ideas, by appealing to such as are obscure and uncertain. But to destroy this artifice, we need but reflect on that principle so oft insisted on, that all our ideas are copy'd from our impressions. For from thence we may immediately conclude, that since all impressions are clear and precise, the ideas, which are copy'd from them, must be of the same nature, and can never, but from our fault, contain any thing so dark and intricate. An idea is by its very Sect. II. nature weaker and fainter than an impression; but being in every other respect the same, cannot imply any very great Of probamystery. If its weakness render it obscure, 'tis our business of the idea to remedy that defect, as much as possible, by keeping the of cause idea steady and precise; and till we have done so, 'tis in vain to pretend to reasoning and philosophy.

#### SECTION II.

## Of probability; and of the idea of cause and effect.

This is all I think necessary to observe concerning those four relations, which are the foundation of science; but as to the other three, which depend not upon the idea, and may be absent or present even while that remains the same, 'twill be proper to explain them more particularly. These three relations are identity, the situations in time and place, and causation.

All kinds of reasoning consist in nothing but a comparison, and a discovery of those relations, either constant or inconstant, which two or more objects bear to each other. This comparison we may make, either when both the objects are present to the senses, or when neither of them is present, or when only one. When both the objects are present to the senses along with the relation, we call this perception rather than reasoning; nor is there in this case any exercise of the thought, or any action, properly speaking, but a mere passive admission of the impressions thro' the organs of sensation. According to this way of thinking, we ought not to receive as reasoning any of the observations we may make concerning identity, and the relations of time and place; since in none of them the mind can go beyond what is immediately present to the senses, either to discover the real existence or the relations of objects. 'Tis only causation, which produces such a connexion, as to give us assurance from the existence or

Of knowledge and

PART III. action of one object, that 'twas follow'd or preceded by any other existence or action; nor can the other two relations be ever made use of in reasoning, except so far as they either probability. affect or are affected by it. There is nothing in any objects to perswade us, that they are either always remote or always contiguous; and when from experience and observation we discover, that their relation in this particular is invariable, we always conclude there is some secret cause, which separates or unites them. The same reasoning extends to identity. We readily suppose an object may continue individually the same, tho' several times absent from and present to the senses; and ascribe to it an identity, notwithstanding the interruption of the perception, whenever we conclude, that if we had kept our eye or hand constantly upon it, it wou'd have convey'd an invariable and uninterrupted perception. But this conclusion beyond the impressions of our senses can be founded only on the connexion of cause and effect; nor can we otherwise have any security, that the object is not chang'd upon us, however much the new object may resemble that which was formerly present to the senses. Whenever we discover such a perfect resemblance, we consider, whether it be common in that species of objects; whether possibly or probably any cause cou'd operate in producing the change and resemblance; and according as we determine concerning these causes and effects, we form our judgment concerning the identity of the object.

> Here then it appears, that of those three relations, which depend not upon the mere ideas, the only one, that can be trac'd beyond our senses, and informs us of existences and objects, which we do not see or feel, is causation. This relation, therefore, we shall endeavour to explain fully before we leave the subject of the understanding.

> To begin regularly, we must consider the idea of causation, and see from what origin it is deriv'd. 'Tis impossible to reason justly, without understanding perfectly the idea concerning which we reason; and 'tis impossible perfectly to

understand any idea, without tracing it up to its origin, and SECT. II. examining that primary impression, from which it arises. Of proha-The examination of the impression bestows a clearness on billity; and the idea; and the examination of the idea bestows a like of the idea clearness on all our reasoning.

of cause and effect.

Let us therefore cast our ye on any two objects, which we call cause and effect, and turn them on all sides, in order to find that impression, which produces an idea of such prodigious consequence. At first sight I perceive, that I must not search for it in any of the particular qualities of the objects; since, which-ever of these qualities I pitch on, I find some object, that is not possest of it, and yet falls under the denomination of cause or effect. And indeed there is nothing existent, either externally or internally, which is not to be consider'd either as a cause or an effect; tho' 'tis plain there is no one quality, which universally belongs to all beings, and gives them a title to that denomination.

The idea, then, of causation must be deriv'd from some relation among objects; and that relation we must now endeavour to discover. I find in the first place, that whatever objects are consider'd as causes or effects, are contiguous; and that nothing can operate in a time or place, which is ever so little remov'd from those of its existence. Tho' distant objects may sometimes seem productive of each other, they are commonly found upon examination to be link'd by a chain of causes, which are contiguous among themselves, and to the distant objects; and when in any particular instance we cannot discover this connexion, we still presume it to exist. We may therefore consider the relation of con-TIGUITY as essential to that of causation; at least may suppose it such, according to the general opinion, till we can find a more 1 proper occasion to clear up this matter, by examining what objects are or are not susceptible of juxtaposition and conjunction.

The second relation I shall observe as essential to causes 1 Part IV. sect. 5.

ledge and

PART III. and effects, is not so universally acknowledg'd, but is liable to some controversy. 'Tis that of PRIORITY of time in the cause before the effect. Some pretend that 'tis not absolutely probability. necessary a cause shou'd precede its effect; but that any object or action, in the very first moment of its existence, may exert its productive quality, and give rise to another object or action, perfectly co-temporary with itself. But beside that experience in most instances seems to contradict this opinion, we may establish the relation of priority by a kind of inference or reasoning. 'Tis an establish'd maxim both in natural and moral philosophy, that an object, which exists for any time in its full perfection without producing another, is not its sole cause; but is assisted by some other principle, which pushes it from its state of inactivity, and makes it exert that energy, of which it was secretly possest. Now if any cause may be perfectly co-temporary with its effect, 'tis certain, according to this maxim, that they must all of them be so; since any one of them, which retards its operation for a single moment, exerts not itself at that very individual time, in which it might have operated; and therefore is no proper cause. The consequence of this wou'd be no less than the destruction of that succession of causes, which we observe in the world; and indeed, the utter annihilation of time. For if one cause were co-temporary with its effect, and this effect with its effect, and so on, 'tis plain there wou'd be no such thing as succession, and all objects must be co-existent.

If this argument appear satisfactory, 'tis well. If not, I beg the reader to allow me the same liberty, which I have us'd in the preceding case, of supposing it such. For he shall find, that the affair is of no great importance.

Having thus discover'd or suppos'd the two relations of contiguity and succession to be essential to causes and effects, I find I am stopt short, and can proceed no farther in considering any single instance of cause and effect. Motion in one body is regarded upon impulse as the cause of motion

in another. When we consider these objects with the utmost Sect. II. attention, we find only that the one body approaches the of probaother; and that the motion of it precedes that of the other, bility; and but without any sensible interval. 'Tis in vain to rack our- of the idea selves with farther thought and reflexion upon this subject. of cause and effect. We can go no farther in considering this particular instance.

Shou'd any one leave this instance, and pretend to define a cause, by saying it is something productive of another, 'tis evident he wou'd say nothing. For what does he mean by production? Can he give any definition of it, that will not be the same with that of causation? If he can; I desire it may be produc'd. If he cannot; he here runs in a circle, and gives a synonimous term instead of a definition.

Shall we then rest contented with these two relations of contiguity and succession, as affording a compleat idea of causation? By no means. An object may be contiguous and prior to another, without being consider'd as its cause. There is a necessary connexion to be taken into consideration; and that relation is of much greater importance, than any of the other two above-mention'd.

Here again I turn the object on all sides, in order to discover the nature of this necessary connexion, and find the impression, or impressions, from which its idea may be deriv'd. When I cast my eye on the known qualities of objects, I immediately discover that the relation of cause and effect depends not in the least on them. When I consider their relations, I can find none but those of contiguity and succession; which I have already regarded as imperfect and unsatisfactory. Shall the despair of success make me assert, that I am here possest of an idea, which is not preceded by any similar impression? This wou'd be too strong a proof of levity and inconstancy; since the contrary principle has been already so firmly establish'd, as to admit of no farther doubt; at least, till we have more fully examin'd the present difficulty.

We must, therefore, proceed like those, who being in

Of knowledge and

PART III. search of any thing that lies conceal'd from them, and not finding it in the place they expected, beat about all the neighbouring fields, without any certain view or design, in probability. hopes their good fortune will at last guide them to what they search for. 'Tis necessary for us to leave the direct survey of this question concerning the nature of that necessary connexion, which enters into our idea of cause and effect; and endeavour to find some other questions, the examination of which will perhaps afford a hint, that may serve to clear up the present difficulty. Of these questions there occur two, which I shall proceed to examine, viz.

> First, For what reason we pronounce it necessary, that every thing whose existence has a beginning, shou'd also have a cause?

> Secondly, Why we conclude, that such particular causes must necessarily have such particular effects; and what is the nature of that inference we draw from the one to the other, and of the belief we repose in it?

> I shall only observe before I proceed any farther, that tho' the ideas of cause and effect be deriv'd from the impressions of reflexion as well as from those of sensation, yet for brevity's sake, I commonly mention only the latter as the origin of these ideas; tho' I desire that whatever I say of them may also extend to the former. Passions are connected with their objects and with one another; no less than external bodies are connected together. The same relation, then, of cause and effect, which belongs to one, must be common to all of them.

#### SECTION III.

Why a cause is always necessary.

To begin with the first question concerning the necessity of a cause: 'Tis a general maxim in philosophy, that whatever begins to exist, must have a cause of existence. This is commonly taken for granted in all reasonings, without any SECT. III. proof given or demanded. 'Tis suppos'd to be founded on intuition, and to be one of those maxims, which tho' they with the lips, 'tis impossible for men in their always nehearts really to doubt of. But if we examine this maxim by cessary. the idea of knowledge above-explain'd, we shall discover in it no mark of any such intuitive certainty; but on the contrary shall find, that 'tis of a nature quite foreign to that species of conviction.

All certainty arises from the comparison of ideas, and from the discovery of such relations as are unalterable, so long as the ideas continue the same. These relations are resemblance, proportions in quantity and number, degrees of any quality, and contrariety; none of which are imply'd in this proposition, Whatever has a beginning has also a cause of existence. That proposition therefore is not intuitively certain. At least any one, who wou'd assert it to be intuitively certain, must deny these to be the only infallible relations, and must find some other relation of that kind to be imply'd in it; which it will then be time enough to examine.

But here is an argument, which proves at once, that the foregoing proposition is neither intuitively nor demonstrably certain. We can never demonstrate the necessity of a cause to every new existence, or new modification of existence, without shewing at the same time the impossibility there is, that any thing can ever begin to exist without some productive principle; and where the latter proposition cannot be prov'd, we must despair of ever being able to prove the former. Now that the latter proposition is utterly incapable of a demonstrative proof, we may satisfy ourselves by considering, that as all distinct ideas are separable from each other, and as the ideas of cause and effect are evidently distinct, 'twill be easy for us to conceive any object to be non-existent this moment, and existent the next, without conjoining to it the distinct idea of a cause or productive principle. The separation, therefore, of the idea of a cause

Of knowledge and

PART III. from that of a beginning of existence, is plainly possible for the imagination; and consequently the actual separation of these objects is so far possible, that it implies no contraprobability. diction nor absurdity; and is therefore incapable of being refuted by any reasoning from mere ideas; without which 'tis impossible to demonstrate the necessity of a cause.

> Accordingly we shall find upon examination, that every demonstration, which has been produc'd for the necessity of a cause, is fallacious and sophistical. All the points of time and place, 1 say some philosophers, in which we can suppose any object to begin to exist, are in themselves equal; and unless there be some cause, which is peculiar to one time and to one place, and which by that means determines and fixes the existence, it must remain in eternal suspence; and the object can never begin to be, for want of something to fix its beginning. But I ask; Is there any more difficulty in supposing the time and place to be fix'd without a cause, than to suppose the existence to be determin'd in that manner? The first question that occurs on this subject is always, whether the object shall exist or not: The next, when and where it shall begin to exist. If the removal of a cause be intuitively absurd in the one case, it must be so in the other: And if that absurdity be not clear without a proof in the one case, it will equally require one in the other. The absurdity, then, of the one supposition can never be a proof of that of the other; since they are both upon the same footing, and must stand or fall by the same reasoning.

> The second argument, 2 which I find us'd on this head, labours under an equal difficulty. Every thing, 'tis said, must have a cause; for if any thing wanted a cause, it wou'd produce itself; that is, exist before it existed; which is impossible. But this reasoning is plainly unconclusive; because it supposes, that in our denial of a cause we still grant what we expressly deny, viz. that there must be a cause; which therefore is taken to be the object itself; and that, no doubt,

<sup>1</sup> Mr. Hobbes.

<sup>2</sup> Dr. Clarke and others.

is an evident contradiction. But to say that any thing is SECT. III. produc'd, or to express myself more properly, comes into why a existence, without a cause, is not to affirm, that 'tis itself its cause is own cause; but on the contrary in excluding all external always necauses, excludes a fortiori the thing itself which is created. cessary. An object, that exists absolutely without any cause, certainly is not its own cause; and when you assert, that the one follows from the other, you suppose the very point in question, and take it for granted, that 'tis utterly impossible any thing can ever begin to exist without a cause, but that upon the exclusion of one productive principle, we must still have recourse to another.

'Tis exactly the same case with the 1 third argument, which has been employ'd to demonstrate the necessity of a cause. Whatever is produc'd without any cause, is produc'd by nothing; or in other words, has nothing for its cause. But nothing can never be a cause, no more than it can be something, or equal to two right angles. By the same intuition, that we perceive nothing not to be equal to two right angles, or not to be something, we perceive, that it can never be a cause; and consequently must perceive, that every object has a real cause of its existence.

I believe it will not be necessary to employ many words in shewing the weakness of this argument, after what I have said of the foregoing. They are all of them founded on the same fallacy, and are deriv'd from the same turn of thought. 'Tis sufficient only to observe, that when we exclude all causes we really do exclude them, and neither suppose nothing nor the object itself to be the causes of the existence; and consequently can draw no argument from the absurdity of these suppositions to prove the absurdity of that exclusion. If every thing must have a cause, it follows, that upon the exclusion of other causes we must accept of the object itself or of nothing as causes. But 'tis the very point in question, whether every thing must have a cause or not;

1 Mr. Locke.

PART III. and therefore, according to all just reasoning, it ought never to be taken for granted.

Of knowledge and

They are still more frivolous, who say, that every effect probability, must have a cause, because 'tis imply'd in the very idea of effect. Every effect necessarily pre-supposes a cause; effect being a relative term, of which cause is the correlative. But this does not prove, that every being must be preceded by a cause; no more than it follows, because every husband must have a wife, that therefore every man must be marry'd. The true state of the question is, whether every object, which begins to exist, must owe its existence to a cause; and this I assert neither to be intuitively nor demonstratively certain, and hope to have prov'd it sufficiently by the foregoing arguments.

> Since it is not from knowledge or any scientific reasoning, that we derive the opinion of the necessity of a cause to every new production, that opinion must necessarily arise from observation and experience. The next question, then, shou'd naturally be, how experience gives rise to such a principle? But as I find it will be more convenient to sink this question in the following, Why we conclude, that such particular causes must necessarily have such particular effects, and why we form an inference from one to another? we shall make that the subject of our future enquiry. 'Twill, perhaps, be found in the end, that the same answer will serve for both questions.

#### SECTION IV.

Of the component parts of our reasonings concerning cause and effect.

Tho' the mind in its reasonings from causes or effects carries its view beyond those objects, which it sees or remembers, it must never lose sight of them entirely, nor reason merely upon its own ideas, without some mixture of impressions, or at least of ideas of the memory, which are equivalent to impressions. When we infer effects from causes, we must

establish the existence of these causes; which we have only Sect. IV. two ways of doing, either by an immediate perception of our of the memory or senses, or by an inference from other causes; component which causes again we must ascertain in the same manner, parts of our either by a present impression, or by an inference from their reasonings concerning causes, and so on, till we arrive at some object, which we cause and see or remember. 'Tis impossible for us to carry on our effect. inferences in infinitum; and the only thing, that can stop them, is an impression of the memory or senses, beyond which there is no room for doubt or enquiry.

To give an instance of this, we may chuse any point of history, and consider for what reason we either believe or reject it. Thus we believe that CÆSAR was kill'd in the senate-house on the ides of March; and that because this fact is establish'd on the unanimous testimony of historians, who agree to assign this precise time and place to that event. Here are certain characters and letters present either to our memory or senses; which characters we likewise remember to have been us'd as the signs of certain ideas; and these ideas were either in the minds of such as were immediately present at that action, and receiv'd the ideas directly from its existence; or they were deriv'd from the testimony of others, and that again from another testimony, by a visible gradation, 'till we arrive at those who were eye-witnesses and spectators of the event. 'Tis obvious all this chain of argument or connexion of causes and effects, is at first founded on those characters or letters, which are seen or remember'd, and that without the authority either of the memory or senses our whole reasoning wou'd be chimerical and without foundation. Every link of the chain wou'd in that case hang upon another; but there wou'd not be any thing fix'd to one end of it, capable of sustaining the whole; and consequently there wou'd be no belief nor evidence. And this actually is the case with all hypothetical arguments, or reasonings upon a supposition; there being in them, neither any present impression, nor belief of a real existence.

ledge and

PART III. plac'd on the body, that operates. If we remove the power from one cause, we must ascribe it to another: But to remove it from all causes, and bestow it on a being, that is probability. no ways related to the cause or effect, but by perceiving them, is a gross absurdity, and contrary to the most certain principles of human reason.

> I can only reply to all these arguments, that the case is here much the same, as if a blind man shou'd pretend to find a great many absurdities in the supposition, that the colour of scarlet is not the same with the sound of a trumpet, nor light the same with solidity. If we have really no idea of a power or efficacy in any object, or of any real connexion betwixt causes and effects, 'twill be to little purpose to prove, that an efficacy is necessary in all operations. We do not understand our own meaning in talking so, but ignorantly confound ideas, which are entirely distinct from each other. I am, indeed, ready to allow, that there may be several qualities both in material and immaterial objects, with which we are utterly unacquainted; and if we please to call these power or efficacy, 'twill be of little consequence to the world. But when, instead of meaning these unknown qualities, we make the terms of power and efficacy signify something, of which we have a clear idea, and which is incompatible with those objects, to which we apply it, obscurity and error begin then to take place, and we are led astray by a false philosophy. This is the case, when we transfer the determination of the thought to external objects, and suppose any real intelligible connexion betwixt them; that being a quality, which can only belong to the mind that considers them.

> As to what may be said, that the operations of nature are independent of our thought and reasoning, I allow it; and accordingly have observ'd, that objects bear to each other the relations of contiguity and succession; that like objects may be observ'd in several instances to have like relations; and that all this is independent of, and antecedent to the operations of the understanding. But if we go any farther,

and ascribe a power or necessary connexion to these objects; Sect.XIV. this is what we can never observe in them, but must draw the idea of it from what we feel internally in contemplating of necessary them. And this I carry so far, that I am ready to convert connexion. my present reasoning into an instance of it, by a subtility, which it will not be difficult to comprehend.

When any object is presented to us, it immediately conveys to the mind a lively idea of that object, which is usually found to attend it; and this determination of the mind forms the necessary connexion of these objects. But when we change the point of view, from the objects to the perceptions; in that case the impression is to be considered as the cause, and the lively idea as the effect; and their necessary connexion is that new determination, which we feel to pass from the idea of the one to that of the other. The uniting principle among our internal perceptions is as unintelligible as that among external objects, and is not known to us any other way than by experience. Now the nature and effects of experience have been already sufficiently examin'd and explain'd. It never gives us any insight into the internal structure or operating principle of objects, but only accustoms the mind to pass from one to another.

'Tis now time to collect all the different parts of this reasoning, and by joining them together form an exact definition of the relation of cause and effect, which makes the subject of the present enquiry. This order wou'd not have been excusable, of first examining our inference from the relation before we had explain'd the relation itself, had it been possible to proceed in a different method. But as the nature of the relation depends so much on that of the inference, we have been oblig'd to advance in this seemingly preposterous manner, and make use of terms before we were able exactly to define them, or fix their meaning. We shall now correct this fault by giving a precise definition of cause and effect.

There may two definitions be given of this relation, which

Of knowledge and

PART III. are only different, by their presenting a different view of the same object, and making us consider it either as a philosophical or as a natural relation; either as a comparison of probability, two ideas, or as an association betwixt them. We may define a cause to be 'An object precedent and contiguous to another, and where all the objects resembling the former are plac'd in like relations of precedency and contiguity to those objects, that resemble the latter.' If this definition be esteem'd defective, because drawn from objects foreign to the cause, we may substitute this other definition in its place, viz. 'A cause is an object precedent and contiguous to another, and so united with it, that the idea of the one determines the mind to form the idea of the other, and the impression of the one to form a more lively idea of Shou'd this definition also be rejected for the same reason, I know no other remedy, than that the persons, who express this delicacy, should substitute a juster definition in its place. But for my part I must own my incapacity for such an undertaking. When I examine with the utmost accuracy those objects, which are commonly denominated causes and effects, I find, in considering a single instance, that the one object is precedent and contiguous to the other; and in inlarging my view to consider several instances, I find only, that like objects are constantly plac'd in like relations of succession and contiguity. Again, when I consider the influence of this constant conjunction, I perceive, that such a relation can never be an object of reasoning, and can never operate upon the mind, but by means of custom, which determines the imagination to make a transition from the idea of one object to that of its usual attendant, and from the impression of one to a more lively idea of the other. However extraordinary these sentiments may appear, I think it fruitless to trouble myself with any farther enquiry or reasoning upon the subject, but shall repose myself on them as on establish'd maxims.

'Twill only be proper, before we leave this subject, to draw

some corrollaries from it, by which we may remove several SECT.XIV. prejudices and popular errors, that have very much prevail'd in philosophy. First, We may learn from the fore-ofnecessary going doctrine, that all causes are of the same kind, and connexion. that in particular there is no foundation for that distinction, which we sometimes make betwixt efficient causes, and causes sine qua non; or betwixt efficient causes, and formal, and material, and exemplary, and final causes. For as our idea of efficiency is deriv'd from the constant conjunction of two objects, wherever this is observ'd, the cause is efficient; and where it is not, there can never be a cause of any kind. For the same reason we must reject the distinction betwixt cause and occasion, when suppos'd to signify any thing essentially different from each other. If constant conjunction be imply'd in what we call occasion, 'tis a real cause. If not, 'tis no relation at all, and cannot give rise to any argument or reasoning.

Secondly, The same course of reasoning will make us conclude, that there is but one kind of necessity, as there is but one kind of cause, and that the common distinction betwixt moral and physical necessity is without any founda-This clearly appears from the precedent tion in nature. explication of necessity. 'Tis the constant conjunction of objects, along with the determination of the mind, which constitutes a physical necessity: And the removal of these is the same thing with chance. As objects must either be conjoin'd or not, and as the mind must either be determin'd or not to pass from one object to another, 'tis impossible to admit of any medium betwixt chance and an absolute necessity. In weakening this conjunction and determination you do not change the nature of the necessity; since even in the operation of bodies, these have different degrees of constancy and force, without producing a different species of that relation.

The distinction, which we often make betwixt power and the exercise of it, is equally without foundation.

PART III. Of knowledge and

Thirdly, We may now be able fully to overcome all that repugnance, which 'tis so natural for us to entertain against the foregoing reasoning, by which we endeavour'd to prove, probability. that the necessity of a cause to every beginning of existence is not founded on any arguments either demonstrative or intuitive. Such an opinion will not appear strange after the foregoing definitions. If we define a cause to be an object precedent and contiguous to another, and where all the objects resembling the former are plac'd in a like relation of priority and contiguity to those objects, that resemble the latter; we may easily conceive, that there is no absolute nor metaphysical necessity, that every beginning of existence shou'd be attended with such an object. If we define a cause to be, An object precedent and contiguous to another, and so united with it in the imagination, that the idea of the one determines the mind to form the idea of the other, and the impression of the one to form a more lively idea of the other; we shall make still less difficulty of assenting to this opinion. Such an influence on the mind is in itself perfectly extraordinary and incomprehensible; nor can we be certain of its reality, but from experience and observation.

> I shall add as a fourth corrollary, that we can never have reason to believe that any object exists, of which we cannot form an idea. For as all our reasonings concerning existence are deriv'd from causation, and as all our reasonings concerning causation are deriv'd from the experienc'd conjunction of objects, not from any reasoning or reflexion, the same experience must give us a notion of these objects, and must remove all mystery from our conclusions. This is so evident, that 'twou'd scarce have merited our attention, were it not to obviate certain objections of this kind, which might arise against the following reasonings concerning matter and substance. I need not observe, that a full knowledge of the object is not requisite, but only of those qualities of it, which we believe to exist.

Rules by which to judge of causes and effects.

#### SECTION XV.

Rules by which to judge of causes and effects.

According to the precedent doctrine, there are no objects, which by the mere survey, without consulting experience, we can determine to be the causes of any other; and no objects, which we can certainly determine in the same manner not to be the causes. Any thing may produce any thing. Creation, annihilation, motion, reason, volition; all these may arise from one another, or from any other object we can imagine. Nor will this appear strange, if we compare two principles explain'd above, that the constant conjunction of objects determines their causation, and that properly speaking, no objects are contrary to each other, but existence and non-existence. Where objects are not contrary, nothing hinders them from having that constant conjunction, on which the relation of cause and effect totally depends.

Since therefore 'tis possible for all objects to become causes or effects to each other, it may be proper to fix some general rules, by which we may know when they really are so.

- 1. The cause and effect must be contiguous in space and time.
  - 2. The cause must be prior to the effect.
- 3. There must be a constant union betwixt the cause and effect. 'Tis chiefly this quality, that constitutes the relation.
- 4. The same cause always produces the same effect, and the same effect never arises but from the same cause. This principle we derive from experience, and is the source of most of our philosophical reasonings. For when by any clear experiment we have discover'd the causes or effects of any phænomenon, we immediately extend our observation to

Part I. sect. 5.

Of knowledge and probability.

- PART III. every phænomenon of the same kind, without waiting for that constant repetition, from which the first idea of this relation is deriv'd.
  - 5. There is another principle, which hangs upon this, viz. that where several different objects produce the same effect, it must be by means of some quality, which we discover to be common amongst them. For as like effects imply like causes, we must always ascribe the causation to the circumstance, wherein we discover the resemblance.
  - 6. The following principle is founded on the same reason. The difference in the effects of two resembling objects must proceed from that particular, in which they differ. For as like causes always produce like effects, when in any instance we find our expectation to be disappointed, we must conclude that this irregularity proceeds from some difference in the causes.
  - 7. When any object encreases or diminishes with the encrease or diminution of its cause, 'tis to be regarded as a compounded effect, deriv'd from the union of the several different effects, which arise from the several different parts of the cause. The absence or presence of one part of the cause is here suppos'd to be always attended with the absence or presence of a proportionable part of the effect. This constant conjunction sufficiently proves, that the one part is the cause of the other. We must, however, beware not to draw such a conclusion from a few experiments. A certain degree of heat gives pleasure; if you diminish that heat, the pleasure diminishes; but it does not follow, that if you augment it beyond a certain degree, the pleasure will likewise augment; for we find that it degenerates into pain.
  - 8. The eighth and last rule I shall take notice of is, that an object, which exists for any time in its full perfection without any effect, is not the sole cause of that effect, but requires to be assisted by some other principle, which may forward its influence and operation. For as like effects necessarily follow from like causes, and in a contiguous time and place,

their separation for a moment shews, that these causes are Sect. XV. not compleat ones.

Here is all the Logic I think proper to employ in my which to reasoning; and perhaps even this was not very necessary, judge of but might have been supply'd by the natural principles of our causes and understanding. Our scholastic headpieces and logicians shew no such superiority above the mere vulgar in their reason and ability, as to give us any inclination to imitate them in delivering a long system of rules and precepts to direct our judgment, in philosophy. All the rules of this nature are very easy in their invention, but extremely difficult in their application; and even experimental philosophy, which seems the most natural and simple of any, requires the utmost stretch of human judgment. There is no phænomenon in nature, but what is compounded and modify'd by so many different circumstances, that in order to arrive at the decisive point, we must carefully separate whatever is superfluous, and enquire by new experiments, if every particular circumstance of the first experiment was essential to it. These new experiments are liable to a discussion of the same kind; so that the utmost constancy is requir'd to make us persevere in our enquiry, and the utmost sagacity to choose the right way among so many that present themselves. If this be the case even in natural philosophy, how much more in moral, where there is a much greater complication of circumstances, and where those views and sentiments, which are essential to any action of the mind, are so implicit and obscure, that they often escape our strictest attention, and are not only unaccountable in their causes, but even unknown in their existence? I am much afraid, lest the small success I meet with in my enquiries will make this observation bear the air of an apology rather than of boasting.

If any thing can give me security in this particular, 'twill be the enlarging the sphere of my experiments as much as possible; for which reason it may be proper in this place

PART III. to examine the reasoning faculty of brutes, as well as that of human creatures.

Of knowledge and probability.

#### SECTION XVI.

## Of the reason of animals.

NEXT to the ridicule of denying an evident truth, is that of taking much pains to defend it; and no truth appears to me more evident, than that beasts are endow'd with thought and reason as well as men. The arguments are in this case so obvious, that they never escape the most stupid and ignorant.

We are conscious, that we ourselves, in adapting means to ends, are guided by reason and design, and that 'tis not ignorantly nor casually we perform those actions, which tend to self-preservation, to the obtaining pleasure, and avoiding pain. When therefore we see other creatures, in millions of instances, perform like actions, and direct them to like ends, all our principles of reason and probability carry us with an invincible force to believe the existence of a like cause, 'Tis needless in my opinion to illustrate this argument by the The smallest attention will enumeration of particulars. supply us with more than are requisite. The resemblance betwixt the actions of animals and those of men is so entire in this respect, that the very first action of the first animal we shall please to pitch on, will afford us an incontestable argument for the present doctrine.

This doctrine is as useful as it is obvious, and furnishes us with a kind of touchstone, by which we may try every system in this species of philosophy. 'Tis from the resemblance of the external actions of animals to those we ourselves perform, that we judge their internal likewise to resemble ours; and the same principle of reasoning, carry'd one step farther, will make us conclude that since our internal actions resemble each other, the causes, from which they are deriv'd,

must also be resembling. When any hypothesis, therefore, Sect.XVI. is advanc'd to explain a mental operation, which is common Of the to men and beasts, we must apply the same hypothesis to reason of both; and as every true hypothesis will abide this trial, so animals. I may venture to affirm, that no false one will ever be able to endure it. The common defect of those systems, which philosophers have employ'd to account for the actions of the mind, is, that they suppose such a subtility and refinement of thought, as not only exceeds the capacity of mere animals, but even of children and the common people in our own species; who are notwithstanding susceptible of the same emotions and affections as persons of the most accomplish'd genius and understanding. Such a subtility is a clear proof of the falshood, as the contrary simplicity of the truth, of any system.

Let us therefore put our present system concerning the nature of the understanding to this decisive trial, and see whether it will equally account for the reasonings of beasts as for these of the human species.

Here we must make a distinction betwixt those actions of animals, which are of a vulgar nature, and seem to be on a level with their common capacities, and those more extraordinary instances of sagacity, which they sometimes discover for their own preservation, and the propagation of their species. A dog, that avoids fire and precipices, that shuns strangers, and caresses his master, affords us an instance of the first kind. A bird, that chooses with such care and nicety the place and materials of her nest, and sits upon her eggs for a due time, and in a suitable season, with all the precaution that a chymist is capable of in the most delicate projection, furnishes us with a lively instance of the second.

As to the former actions, I assert they proceed from a reasoning, that is not in itself different, nor founded on different principles, from that which appears in human nature. 'Tis necessary in the first place, that there be some

Of knowledge and

PART III. impression immediately present to their memory or senses, in order to be the foundation of their judgment. From the tone of voice the dog infers his master's anger, and foresees probability. his own punishment. From a certain sensation affecting his smell, he judges his game not to be far distant from him.

> Secondly, The inference he draws from the present impression is built on experience, and on his observation of the conjunction of objects in past instances. As you vary this experience, he varies his reasoning. Make a beating follow upon one sign or motion for some time, and afterwards upon another; and he will successively draw different conclusions according to his most recent experience.

> Now let any philosopher make a trial, and endeavour to explain that act of the mind, which we call belief, and give an account of the principles, from which it is deriv'd, independent of the influence of custom on the imagination, and let his hypothesis be equally applicable to beasts as to the human species: and after he has done this. I promise to embrace his opinion. But at the same time I demand as an equitable condition, that if my system be the only one, which can answer to all these terms, it may be receiv'd as entirely satisfactory and convincing. And that 'tis the only one, is evident almost without any reasoning. Beasts certainly never perceive any real connexion among objects. 'Tis therefore by experience they infer one from another. They can never by any arguments form a general conclusion, that those objects, of which they have had no experience, resemble those of which they have. 'Tis therefore by means of custom alone, that experience operates upon them. All this was sufficiently evident with respect to man. But with respect to beasts there cannot be the least suspicion of mistake; which must be own'd to be a strong confirmation, or rather an invincible proof of my system.

> Nothing shews more the force of habit in reconciling us to any phænomenon, than this, that men are not astonish'd at the operations of their own reason, at the same time, that

they admire the *instinct* of animals, and find a difficulty in Sect.XVI, explaining it, merely because it cannot be reduc'd to the very same principles. To consider the matter aright, reason is reason of nothing but a wonderful and unintelligible instinct in our animals. souls, which carries us along a certain train of ideas, and endows them with particular qualities, according to their particular situations and relations. This instinct, 'tis true, arises from past observation and experience; but can any one give the ultimate reason, why past experience and observation produces such an effect, any more than why nature alone shou'd produce it? Nature may certainly produce whatever can arise from habit: Nay, habit is nothing but one of the principles of nature, and derives all its force from that origin.

#### PART IV.

# OF THE SCEPTICAL AND OTHER SYSTEMS OF PHILOSOPHY.

### SECTION I.

Of scepticism with regard to reason.

Of the sceptical and other systems of philosophy,

In all demonstrative sciences the rules are certain and infallible; but when we apply them, our fallible and uncertain faculties are very apt to depart from them, and fall into error. We must, therefore, in every reasoning form a new judgment, as a check or controul on our first judgment or belief; and must enlarge our view to comprehend a kind of history of all the instances, wherein our understanding has deceiv'd us, compar'd with those, wherein its testimony was just and true. Our reason must be consider'd as a kind of cause, of which truth is the natural effect; but such-a-one as by the irruption of other causes, and by the inconstancy of our mental powers, may frequently be prevented. By this means all knowledge degenerates into probability; and this probability is greater or less, according to our experience of the veracity or deceitfulness of our understanding, and according to the simplicity or intricacy of the question.

There is no Algebraist nor Mathematician so expert in his science, as to place entire confidence in any truth immediately upon his discovery of it, or regard it as any thing, but a mere probability. Every time he runs over his proofs, his confidence encreases; but still more by the approbation of his friends; and is rais'd to its utmost perfection by the universal assent and applauses of the learned world. Now 'tis evident, that this gradual encrease of assurance is nothing but the addition of new probabilities, and is deriv'd from the

constant union of causes and effects, according to past Sect. I experience and observation.

In accompts of any length or importance, Merchants of sceptiseldom trust to the infallible certainty of numbers for their regard to security; but by the artificial structure of the accompts, pro-reason. duce a probability beyond what is deriv'd from the skill and experience of the accomptant. For that is plainly of itself some degree of probability; tho' uncertain and variable, according to the degrees of his experience and length of the accompt. Now as none will maintain, that our assurance in a long numeration exceeds probability, I may safely affirm, that there scarce is any proposition concerning numbers, of which we can have a fuller security. For 'tis easily possible, by gradually diminishing the numbers, to reduce the longest series of addition to the most simple question, which can be form'd, to an addition of two single numbers; and upon this supposition we shall find it impracticable to shew the precise limits of knowledge and of probability, or discover that particular number, at which the one ends and the other begins. But knowledge and probability are of such contrary and disagreeing natures, that they cannot well run insensibly into each other, and that because they will not divide, but must be either entirely present, or entirely absent. Besides, if any single addition were certain, every one wou'd be so, and consequently the whole or total sum; unless the whole can be different from all its parts. I had almost said, that this was certain; but I reflect, that it must reduce ilself, as well as every other reasoning, and from knowledge degenerate into probability.

Since therefore all knowledge resolves itself into probability, and becomes at last of the same nature with that evidence, which we employ in common life, we must now examine this latter species of reasoning, and see on what foundation it stands.

In every judgment, which we can form concerning probability, as well as concerning knowledge, we ought always Of the reeptical and other systems of philosophy.

PART IV. to correct the first judgment, deriv'd from the nature of the object, by another judgment, deriv'd from the nature of the understanding. 'Tis certain a man of solid sense and long experience ought to have, and usually has, a greater assurance in his opinions, than one that is foolish and ignorant, and that our sentiments have different degrees of authority, even with ourselves, in proportion to the degrees of our reason and experience. In the man of the best sense and longest experience, this authority is never entire; since even such-a-one must be conscious of many errors in the past, and must still dread the like for the future. Here then arises a new species of probability to correct and regulate the first, and fix its just standard and proportion. As demonstration is subject to the controul of probability, so is probability liable to a new correction by a reflex act of the mind, wherein the nature of our understanding, and our reasoning from the first probability become our objects.

> Having thus found in every probability, beside the original uncertainty inherent in the subject, a new uncertainty deriv'd from the weakness of that faculty, which judges, and having adjusted these two together, we are oblig'd by our reason to add a new doubt deriv'd from the possibility of error in the estimation we make of the truth and fidelity of our faculties. This is a doubt, which immediately occurs to us, and of which, if we wou'd closely pursue our reason, we cannot avoid giving a decision. But this decision, tho' it shou'd be favourable to our preceeding judgment, being founded only on probability, must weaken still further our first evidence, and must itself be weaken'd by a fourth doubt of the same kind, and so on in infinitum; till at last there remain nothing of the original probability, however great we may suppose it to have been, and however small the diminution by every new uncertainty. No finite object can subsist under a decrease repeated in infinitum; and even the vastest quantity, which can enter into human imagination, must in this manner be reduc'd to nothing. Let our

first belief be never so strong, it must infallibly perish SECT. I. by passing thro' so many new examinations, of which each diminishes somewhat of its force and vigour. When I reflect cism with on the natural fallibility of my judgment, I have less con-regard to fidence in my opinions, than when I only consider the reason. objects concerning which I reason; and when I proceed still farther, to turn the scrutiny against every successive estimation I make of my faculties, all the rules of logic require a continual diminution, and at last a total extinction of belief and evidence.

Shou'd it here be ask'd me, whether I sincerely assent to this argument, which I seem to take such pains to inculcate, and whether I be really one of those sceptics, who hold that all is uncertain, and that our judgment is not in any thing possest of any measures of truth and falshood; I shou'd reply, that this question is entirely superfluous, and that neither I, nor any other person was ever sincerely and constantly of that opinion. Nature, by an absolute and uncontroulable necessity has determin'd us to judge as well as to breathe and feel; nor can we any more forbear viewing certain objects in a stronger and fuller light, upon account of their customary connexion with a present impression, than we can hinder ourselves from thinking as long as we are awake, or seeing the surrounding bodies, when we turn our eyes towards them in broad sunshine. Whoever has taken the pains to refute the cavils of this total scepticism, has really disputed without an antagonist, and endeavour'd by arguments to establish a faculty, which nature has antecedently implanted in the mind, and render'd unavoidable.

My intention then in displaying so carefully the arguments of that fantastic sect, is only to make the reader sensible of the truth of my hypothesis, that all our reasonings concerning causes and effects are deriv'd from nothing but custom; and that belief is more properly an act of the sensitive, than of the cogitaiive part of our natures. I have here prov'd, that the very same principles, which make us form a decision upon any

Of the sceptical and other systems of philosophy

PART IV. subject, and correct that decision by the consideration of our genius and capacity, and of the situation of our mind, when we examin'd that subject; I say, I have prov'd, that these same principles, when carry'd farther, and apply'd to every new reflex judgment, must, by continually diminishing the original evidence, at last reduce it to nothing, and utterly subvert all belief and opinion. If belief, therefore, were a simple act of the thought, without any peculiar manner of conception, or the addition of a force and vivacity, it must infallibly destroy itself, and in every case terminate in a total suspense of judgment. But as experience will sufficiently convince any one, who thinks it worth while to try, that tho' he can find no error in the foregoing arguments, yet he still continues to believe, and think, and reason as usual, he may safely conclude, that his reasoning and belief is some sensation or peculiar manner of conception, which 'tis impossible for mere ideas and reflections to destroy.

> But here, perhaps, it may be demanded, how it happens, even upon my hypothesis, that these arguments aboveexplain'd produce not a total suspense of judgment, and after what manner the mind ever retains a degree of assurance in any subject? For as these new probabilities, which by their repetition perpetually diminish the original evidence, are founded on the very same principles, whether of thought or sensation, as the primary judgment, it may seem unavoidable, that in either case they must equally subvert it, and by the opposition, either of contrary thoughts or sensations. reduce the mind to a total uncertainty. I suppose, there is some question propos'd to me, and that after revolving over the impressions of my memory and senses, and carrying my thoughts from them to such objects, as are commonly conjoin'd with them, I feel a stronger and more forcible conception on the one side, than on the other. This strong conception forms my first decision. I suppose, that afterwards I examine my judgment itself, and observing from experience, that 'tis sometimes just and sometimes erroneous, I consider it as

regulated by contrary principles or causes, of which some Sect. I. lead to truth, and some to error; and in ballancing these contrary causes, I diminish by a new probability the assurance cism with of my first decision. This new probability is liable to the regard to same diminution as the foregoing, and so on, in infinitum. reason. 'Tis therefore demanded, how it happens, that even after all we retain a degree of belief, which is sufficient for our purpose, either in philosophy or common life.

I answer, that after the first and second decision; as the action of the mind becomes forc'd and unnatural, and the ideas faint and obscure; tho' the principles of judgment, and the ballancing of opposite causes be the same as at the very beginning; yet their influence on the imagination, and the vigour they add to, or diminish from the thought, is by no means equal. Where the mind reaches not its objects with easiness and facility, the same principles have not the same effect as in a more natural conception of the ideas; nor does the imagination feel a sensation, which holds any proportion with that which arises from its common judgments and opinions. The attention is on the stretch: The posture of the mind is uneasy; and the spirits being diverted from their natural course, are not govern'd in their movements by the same laws, at least not to the same degree, as when they flow in their usual channel.

If we desire similar instances, 'twill not be very difficult to find them. The present subject of metaphysics will supply us abundantly. The same argument, which wou'd have been esteem'd convincing in a reasoning concerning history or politics, has little or no influence in these abstruser subjects, even the it be perfectly comprehended; and that because there is requir'd a study and an effort of thought, in order to its being comprehended: And this effort of thought disturbs the operation of our sentiments, on which the belief depends. The case is the same in other subjects. The straining of the imagination always hinders the regular flowing of the passions and sentiments. A tragic poet, that wou'd reOf the sceptical and other systems of philosophy.

PART IV. present his heroes as very ingenious and witty in their misfortunes, wou'd never touch the passions. As the emotions of the soul prevent any subtile reasoning and reflection, so these latter actions of the mind are equally prejudicial to the former. The mind, as well as the body, seems to be endow'd with a certain precise degree of force and activity, which it never employs in one action, but at the expence of all the This is more evidently true, where the actions are of quite different natures; since in that case the force of the mind is not only diverted, but even the disposition chang'd, so as to render us incapable of a sudden transition from one action to the other, and still more of performing both at once. No wonder, then, the conviction, which arises from a subtile reasoning, diminishes in proportion to the efforts, which the imagination makes to enter into the reasoning, and to conceive it in all its parts. Belief, being a lively conception, can never be entire, where it is not founded on something natural and easy.

This I take to be the true state of the question, and cannot approve of that expeditious way, which some take with the sceptics, to reject at once all their arguments without enquiry or examination. If the sceptical reasonings be strong, say they, 'tis a proof, that reason may have some force and authority: if weak, they can never be sufficient to invalidate all the conclusions of our understanding. This argument is not just; because the sceptical reasonings, were it possible for them to exist, and were they not destroy'd by their subtility, wou'd be successively both strong and weak, according to the successive dispositions of the mind. Reason first appears in possession of the throne, prescribing laws, and imposing maxims, with an absolute sway and authority. Her enemy, therefore, is oblig'd to take shelter under her protection, and by making use of rational arguments to prove the fallaciousness and imbecility of reason, produces, in a manner, a patent under her hand and seal. This patent has at first an authority, proportion'd to the present and immediate authority of reason, from which it is deriv'd. But SECT. II. as it is suppos'd to be contradictory to reason, it gradually diminishes the force of that governing power, and its own at cism with the same time; till at last they both vanish away into nothing, regard to by a regular and just diminution. The sceptical and dog- the senses. matical reasons are of the same kind, tho' contrary in their operation and tendency; so that where the latter is strong, it has an enemy of equal force in the former to encounter; and as their forces were at first equal, they still continue so, as long as either of them subsists; nor does one of them lose any force in the contest, without taking as much from its antagonist. 'Tis happy, therefore, that nature breaks the force of all sceptical arguments in time, and keeps them from having any considerable influence on the understanding. Were we to trust entirely to their self-destruction, that can never take place, 'till they have first subverted all conviction, and have totally destroy'd human reason.

## SECTION II.

### Of scepticism with regard to the senses.

Thus the sceptic still continues to reason and believe, even tho' he asserts, that he cannot defend his reason by reason; and by the same rule he must assent to the principle concerning the existence of body, tho' he cannot pretend by any arguments of philosophy to maintain its veracity. Nature has not left this to his choice, and has doubtless esteem'd it an affair of too great importance to be trusted to our uncertain reasonings and speculations. We may well ask, What causes induce us to believe in the existence of body? but 'tis in vain to ask, Whether there be body or not? That is a point, which we must take for granted in all our reasonings.

The subject, then, of our present enquiry is concerning the causes which induce us to believe in the existence of

Of the sceptical and other systems of philosophy.

PART IV. body: And my reasonings on this head I shall begin with a distinction, which at first sight may seem superfluous, but which will contribute very much to the perfect understanding of what follows. We ought to examine apart those two questions, which are commonly confounded together, viz. Why we attribute a continu'd existence to objects, even when they are not present to the senses; and why we suppose them to have an existence distinct from the mind and perception. Under this last head I comprehend their situation as well as relations, their external position as well as the independence of their existence and operation. These two questions concerning the continu'd and distinct existence of body are intimately connected together. For if the objects of our senses continue to exist, even when they are not perceiv'd, their existence is of course independent of and distinct from the perception; and vice versa, if their existence be independent of the perception and distinct from it, they must continue to exist, even tho' they be not perceiv'd. But tho' the decision of the one question decides the other; yet that we may the more easily discover the principles of human nature, from whence the decision arises, we shall carry along with us this distinction, and shall consider, whether it be the senses, reason, or the imagination, that produces the opinion of a continu'd or of a distinct existence. These are the only questions, that are intelligible on the present subject. For as to the notion of external existence, when taken for something specifically different from our perceptions, 'we have already shewn its absurdity.

> To begin with the senses, 'tis evident these faculties are incapable of giving rise to the notion of the continu'd existence of their objects, after they no longer appear to the senses. For that is a contradiction in terms, and supposes that the senses continue to operate, even after they have ceas'd all manner of operation. These faculties, therefore, if they have any influence in the present case, must

> > 1 Part II. sect, 6.

produce the opinion of a distinct, not of a continu'd exist- Sect. IL ence; and in order to that, must present their impressions Of sceptieither as images and representations, or as these very distinct cism with and external existences.

regard to

That our senses offer not their impressions as the images the senses, of something distinct, or independent, and external, is evident; because they convey to us nothing but a single perception, and never give us the least intimation of any thing beyond. A single perception can never produce the idea of a double existence, but by some inference either of the reason or imagination. When the mind looks farther than what immediately appears to it, its conclusions can never be put to the account of the senses; and it certainly looks farther, when from a single perception it infers a double existence, and supposes the relations of resemblance and causation betwixt them.

If our senses, therefore, suggest any idea of distinct existences, they must convey the impressions as those very existences, by a kind of fallacy and illusion. Upon this head we may observe, that all sensations are felt by the mind, such as they really are, and that when we doubt, whether they present themselves as distinct objects, or as mere impressions, the difficulty is not concerning their nature, but concerning their relations and situation. Now if the senses presented our impressions as external to, and independent of ourselves, both the objects and ourselves must be obvious to our senses, otherwise they cou'd not be compar'd by these faculties. The difficulty, then, is how far we are ourselves the objects of our senses.

'Tis certain there is no question in philosophy more abstruse than that concerning identity, and the nature of the uniting principle, which constitutes a person. So far from being able by our senses merely to determine this question, we must have recourse to the most profound metaphysics to give a satisfactory answer to it; and in common life 'tis evident these ideas of self and person are never PART IV.

Of the sceptical and other systems of philosophy.

PART IV. very fix'd nor determinate. 'Tis absurd, therefore, to imagine the senses can ever distinguish betwixt ourselves and external objects.

Add to this, that every impression, external and internal, philosophy. passions, affections, sensations, pains and pleasures, are originally on the same footing; and that whatever other differences we may observe among them, they appear, all of them, in their true colours, as impressions or perceptions. And indeed, if we consider the matter aright, 'tis scarce possible it shou'd be otherwise, nor is it conceivable that our senses shou'd be more capable of deceiving us in the situation and relations, than in the nature of our impressions. For since all actions and sensations of the mind are known to us by consciousness, they must necessarily appear in every particular what they are, and be what they appear. Every thing that enters the mind, being in reality as the perception, 'tis impossible any thing shou'd to feeling appear different. This were to suppose, that even where we are most intimately conscious, we might be mistaken.

But not to lose time in examining, whether 'tis possible for our senses to deceive us, and represent our perceptions as distinct from ourselves, that is as external to and independent of us; let us consider whether they really do so, and whether this error proceeds from an immediate sensation, or from some other causes.

To begin with the question concerning external existence, it may perhaps be said, that setting aside the metaphysical question of the identity of a thinking substance, our own body evidently belongs to us; and as several impressions appear exterior to the body, we suppose them also exterior to ourselves. The paper, on which I write at present, is beyond my hand. The table is beyond the paper. The walls of the chamber beyond the table. And in casting my eye towards the window, I perceive a great extent of fields and buildings beyond my chamber. From all this it may be infer'd, that no other faculty is requir'd, beside the senses, to

convince us of the external existence of body. But to prevent SECT. IL this inference, we need only weigh the three following considerations. First, That, properly speaking, 'tis not our Of sceptibody we perceive, when we regard our limbs and members, regard to but certain impressions, which enter by the senses; so that the senses. the ascribing a real and corporeal existence to these impressions, or to their objects, is an act of the mind as difficult to explain, as that which we examine at present. Secondly, Sounds, and tastes, and smells, tho' commonly regarded by the mind as continu'd independent qualities, appear not to have any existence in extension, and consequently cannot appear to the senses as situated externally to the body. The reason, why we ascribe a place to them, shall be consider'd 1 afterwards. Thirdly, Even our sight informs us not of distance or outness (so to speak) immediately and without a certain reasoning and experience, as is acknowledg'd by the most rational philosophers.

As to the independency of our perceptions on ourselves, this can never be an object of the senses; but any opinion we form concerning it, must be deriv'd from experience and observation: And we shall see afterwards, that our conclusions from experience are far from being favourable to the doctrine of the independency of our perceptions. Mean while we may observe that when we talk of real distinct existences, we have commonly more in our eye their independency than external situation in place, and think an object has a sufficient reality, when its Being is uninterrupted, and independent of the incessant revolutions, which we are conscious of in ourselves.

Thus to resume what I have said concerning the senses; they give us no notion of continu'd existence, because they cannot operate beyond the extent, in which they really operate. They as little produce the opinion of a distinct existence, because they neither can offer it to the mind as represented, nor as original. To offer it as represented,

1 Sect. 5.

Of the sceptical and other systems of philosophy.

PART IV. they must present both an object and an image. To make it appear as original, they must convey a falshood; and this falshood must lie in the relations and situation: In order to which they must be able to compare the object with ourselves; and even in that case they do not, nor is it possible they shou'd, deceive us. We may, therefore, conclude with certainty, that the opinion of a continu'd and of a distinct existence never arises from the senses.

> To confirm this we may observe, that there are three different kinds of impressions convey'd by the senses. The first are those of the figure, bulk, motion and solidity of The second those of colours, tastes, smells, sounds, heat and cold. The third are the pains and pleasures, that arise from the application of objects to our bodies, as by the cutting of our flesh with steel, and such like. Both philosophers and the vulgar suppose the first of these to have a distinct continu'd existence. The vulgar only regard the second as on the same footing. Both philosophers and the vulgar, again, esteem the third to be merely perceptions; and consequently interrupted and dependent beings.

> Now 'tis evident, that, whatever may be our philosophical opinion, colours, sounds, heat and cold, as far as appears to the senses, exist after the same manner with motion and solidity, and that the difference we make betwixt them in this respect, arises not from the mere perception. So strong is the prejudice for the distinct continu'd existence of the former qualities, that when the contrary opinion is advanc'd by modern philosophers, people imagine they can almost refute it from their feeling and experience, and that their very senses contradict this philosophy. 'Tis also evident, that colours, sounds, &c. are originally on the same footing with the pain that arises from steel, and pleasure that proceeds from a fire; and that the difference betwixt them is founded neither on perception nor reason, but on the imagination. For as they are confest to be, both of them, nothing but perceptions arising from the particular configu-

rations and motions of the parts of body, wherein possibly SECT. II. can their difference consist? Upon the whole, then, we may conclude, that as far as the senses are judges, all perceptions of sceptiare the same in the manner of their existence.

regard to

We may also observe in this instance of sounds and the senses. colours, that we can attribute a distinct continu'd existence to objects without ever consulting REASON, or weighing our opinions by any philosophical principles. And indeed, whatever convincing arguments philosophers may fancy they can produce to establish the belief of objects independent of the mind, 'tis obvious these arguments are known but to very few, and that 'tis not by them, that children, peasants, and the greatest part of mankind are induc'd to attribute objects to some impressions, and deny them to others. Accordingly we find, that all the conclusions, which the vulgar form on this head, are directly contrary to those, which are confirm'd by philosophy. For philosophy informs us, that every thing, which appears to the mind, is nothing but a perception, and is interrupted, and dependent on the mind; whereas the vulgar confound perceptions and objects, and attribute a distinct continu'd existence to the very things they feel or see. This sentiment, then, as it is entirely unreasonable, must proceed from some other faculty than the understanding. To which we may add, that as long as we take our perceptions and objects to be the same, we can never infer the existence of the one from that of the other, nor form any argument from the relation of cause and effect; which is the only one that can assure us of matter of fact. Even after we distinguish our perceptions from our objects, 'twill appear presently, that we are still incapable of reasoning from the existence of one to that of the other: So that upon the whole our reason neither does, nor is it possible it ever shou'd, upon any supposition, give us an assurance of the continu'd and distinct existence of body. That opinion must be entirely owing to the imagination: which must now be the subject of our enquiry.

Of the sceptical and other systems of philosophy.

Since all impressions are internal and perishing existences, and appear as such, the notion of their distinct and continu'd existence must arise from a concurrence of some of their qualities with the qualities of the imagination; and since this notion does not extend to all of them, it must arise from certain qualities peculiar to some impressions. 'Twill therefore be easy for us to discover these qualities by a comparison of the impressions, to which we attribute a distinct and continu'd existence, with those, which we regard as internal and perishing.

We may observe, then, that 'tis neither upon account of the involuntariness of certain impressions, as is commonly suppos'd, nor of their superior force and violence, that we attribute to them a reality, and continu'd existence, which we refuse to others, that are voluntary or feeble. For 'tis evident our pains and pleasures, our passions and affections, which we never suppose to have any existence beyond our perception, operate with greater violence, and are equally involuntary, as the impressions of figure and extension, colour and sound, which we suppose to be permanent beings. The heat of a fire, when moderate, is suppos'd to exist in the fire; but the pain, which it causes upon a near approach, is not taken to have any being except in the perception.

These vulgar opinions, then, being rejected, we must search for some other hypothesis, by which we may discover those peculiar qualities in our impressions, which makes us attribute to them a distinct and continu'd existence.

After a little examination, we shall find, that all those objects, to which we attribute a continu'd existence, have a peculiar constancy, which distinguishes them from the impressions, whose existence depends upon our perception. Those mountains, and houses, and trees, which lie at present under my eye, have always appear'd to me in the same order; and when I lose sight of them by shutting my eyes or turning my head, I soon after find them return upon me without the least alteration. My bed and table, my books

and papers, present themselves in the same uniform manner, Sect. II. and change not upon account of any interruption in my seeing or perceiving them. This is the case with all the cism with impressions, whose objects are suppos'd to have an external regard to existence; and is the case with no other impressions, whether the senses. gentle or violent, voluntary or involuntary.

This constancy, however, is not so perfect as not to admit of very considerable exceptions. Bodies often change their position and qualities, and after a little absence or interruption may become hardly knowable. But here 'tis observable, that even in these changes they preserve a coherence, and have a regular dependence on each other; which is the foundation of a kind of reasoning from causation, and produces the opinion of their continu'd existence. When I return to my chamber after an hour's absence, I find not my fire in the same situation, in which I left it: But then I am accustom'd in other instances to see a like alteration produc'd in a like time, whether I am present or absent, near or remote. This coherence, therefore, in their changes is one of the characteristics of external objects, as well as their constancy.

Having found that the opinion of the continu'd existence of body depends on the coherence and constancy of certain impressions, I now proceed to examine after what manner these qualities give rise to so extraordinary an opinion. To begin with the coherence; we may observe, that tho' those internal impressions, which we regard as fleeting and perishing, have also a certain coherence or regularity in their appearances, yet 'tis of somewhat a different nature, from that which we discover in bodies. Our passions are found by experience to have a mutual connexion with and dependance on each other; but on no occasion is it necessary to suppose, that they have existed and operated, when they were not perceiv'd, in order to preserve the same dependance and connexion, of which we have had experience. The case is not the same with relation to external objects. Those require a continu'd existence, or otherwise lose, in a great Of the sceptical and other systems of chilosophy.

PART IV. measure, the regularity of their operation. I am here seated in my chamber with my face to the fire; and all the objects, that strike my senses, are contain'd in a few yards around me. My memory, indeed, informs me of the existence of many objects; but then this information extends not beyond their past existence, nor do either my senses or memory give any testimony to the continuance of their being. therefore I am thus seated, and revolve over these thoughts, I hear on a sudden a noise as of a door turning upon its hinges; and a little after see a porter, who advances towards This gives occasion to many new reflexions and reasonings. First, I never have observ'd, that this noise cou'd proceed from any thing but the motion of a door; and therefore conclude, that the present phænomenon is a contradiction to all past experience, unless the door, which I remember on t'other side the chamber, be still in being. Again, I have always found, that a human body was possest of a quality, which I call gravity, and which hinders it from mounting in the air, as this porter must have done to arrive at my chamber, unless the stairs I remember be not annihilated by my absence. But this is not all. I receive a letter, which upon opening it I perceive by the hand-writing and subscription to have come from a friend, who says he is two hundred leagues distant. 'Tis evident I can never account for this phænomenon, conformable to my experience in other instances, without spreading out in my mind the whole sea and continent between us, and supposing the effects and continu'd existence of posts and ferries, according to my memory and observation. To consider these phænomena of the porter and letter in a certain light, they are contradictions to common experience, and may be regarded as objections to those maxims, which we form concerning the connexions of causes and effects. I am accustom'd to hear such a sound, and see such an object in motion at the same time. I have not receiv'd in this particular instance both these perceptions. These observations are contrary, unless I suppose that the

door still remains, and that it was open'd without my per- Sect. II. ceiving it: And this supposition, which was at first entirely Of sceptiarbitrary and hypothetical, acquires a force and evidence by cism with its being the only one, upon which I can reconcile these regard to contradictions. There is scarce a moment of my life, wherein the senses there is not a similar instance presented to me, and I have not occasion to suppose the continu'd existence of objects. in order to connect their past and present appearances, and give them such an union with each other, as I have found by experience to be suitable to their particular natures and circumstances. Here then I am naturally led to regard the world, as something real and durable, and as preserving its existence, even when it is no longer present to my perception.

But the this conclusion from the coherence of appearances may seem to be of the same nature with our reasonings concerning causes and effects; as being deriv'd from custom. and regulated by past experience; we shall find upon examination, that they are at the bottom considerably different from each other, and that this inference arises from the understanding, and from custom in an indirect and oblique manner. For 'twill readily be allow'd, that since nothing is ever really present to the mind, besides its own perceptions, 'tis not only impossible, that any habit shou'd ever be acquir'd otherwise than by the regular succession of these perceptions, but also that any habit shou'd ever exceed that degree of regularity. Any degree, therefore, of regularity in our perceptions, can never be a foundation for us to infer a greater degree of regularity in some objects, which are not perceiv'd; since this supposes a contradiction, viz. a habit acquir'd by what was never present to the mind. But 'tis evident, that whenever we infer the continu'd existence of the objects of sense from their coherence, and the frequency of their union, tis in order to bestow on the objects a greater regularity than what is observ'd in our mere perceptions. We remark a connexion betwixt two kinds of objects in their

PART IV. past appearance to the senses, but are not able to observe this connexion to be perfectly constant, since the turning about of our head, or the shutting of our eyes is able to break it. What then do we suppose in this case, but that these objects still continue their usual connexion, notwithstanding their apparent interruption, and that the irregular appearances are join'd by something, of which we are insensible? But as all reasoning concerning matters of fact arises only from custom, and custom can only be the effect of repeated perceptions, the extending of custom and reasoning beyond the perceptions can never be the direct and natural effect of the constant repetition and connexion, but must arise from the co-operation of some other principles.

> I have already 1 observ'd, in examining the foundation of mathematics, that the imagination, when set into any train of thinking, is apt to continue, even when its object fails it, and like a galley put in motion by the oars, carries on its course without any new impulse. This I have assign'd for the reason, why, after considering several loose standards of equality, and correcting them by each other, we proceed to imagine so correct and exact a standard of that relation, as is not liable to the least error or variation. The same principle makes us easily entertain this opinion of the continu'd existence of body. Objects have a certain coherence even as they appear to our senses; but this coherence is much greater and more uniform, if we suppose the objects to have a continu'd existence; and as the mind is once in the train of observing an uniformity among objects, it naturally continues, till it renders the uniformity as compleat as possible. The simple supposition of their continu'd existence suffices for this purpose, and gives us a notion of a much greater regularity among objects, than what they have when we look no farther than our senses.

> But whatever force we may ascribe to this principle, I am afraid 'tis too weak to support alone so vast an edifice, as is Part II. sect. 4.

that of the continu'd existence of all external bodies; and Sect. IL that we must join the constancy of their appearance to the of scepticoherence, in order to give a satisfactory account of that cism with opinion. As the explication of this will lead me into a con-regard to siderable compass of very profound reasoning; I think it the senses. proper, in order to avoid confusion, to give a short sketch or abridgment of my system, and afterwards draw out all its parts in their full compass. This inference from the constancy of our perceptions, like the precedent from their coherence, gives rise to the opinion of the continu'd existence of body, which is prior to that of its distinct existence, and produces that latter principle.

When we have been accustom'd to observe a constancy in certain impressions, and have found, that the perception of the sun or ocean, for instance, returns upon us after an absence or annihilation with like parts and in a like order, as at its first appearance, we are not apt to regard these interrupted perceptions as different, (which they really are) but on the contrary consider them as individually the same, upon account of their resemblance. But as this interruption of their existence is contrary to their perfect identity, and makes us regard the first impression as annihilated, and the second as newly created, we find ourselves somewhat at a loss, and are involv'd in a kind of contradiction. In order to free ourselves from this difficulty, we disguise, as much as possible, the interruption, or rather remove it entirely, by supposing that these interrupted perceptions are connected by a real existence, of which we are insensible. This supposition, or idea of continu'd existence, acquires a force and vivacity from the memory of these broken impressions, and from that propensity, which they give us, to suppose them the same; and according to the precedent reasoning, the very essence of belief consists in the force and vivacity of the conception.

In order to justify this system, there are four things requisite. First, To explain the principium individuationis,

PART IV. or principle of identity. Secondly, Give a reason, why the resemblance of our broken and interrupted perceptions induces us to attribute an identity to them. Thirdly, Account for that propensity, which this illusion gives, to unite these broken appearances by a continu'd existence. Fourthly and lastly, Explain that force and vivacity of conception, which arises from the propensity.

> First, As to the principle of individuation; we may observe, that the view of any one object is not sufficient to convey the idea of identity. For in that proposition, an object is the same with itself, if the idea express'd by the word, object, were no ways distinguish'd from that meant by itself; we really shou'd mean nothing, nor wou'd the proposition contain a predicate and a subject, which however are imply'd in this affirmation. One single object conveys the idea of unity, not that of identity.

> On the other hand, a multiplicity of objects can never convey this idea, however resembling they may be suppos'd. The mind always pronounces the one not to be the other, and considers them as forming two, three, or any determinate number of objects, whose existences are entirely distinct and independent.

> Since then both number and unity are incompatible with the relation of identity, it must lie in something that is neither of them. But to tell the truth, at first sight this seems utterly impossible. Betwixt unity and number there can be no medium; no more than betwixt existence and non-existence. After one object is suppos'd to exist, we must either suppose another also to exist; in which case we have the idea of number: Or we must suppose it not to exist; in which case the first object remains at unity.

> To remove this difficulty, let us have recourse to the idea of time or duration. I have already observ'd1, that time, in a strict sense, implies succession, and that when we apply its idea to any unchangeable object, 'tis only by a fiction of the 1 Part II. sect. 5.

imagination, by which the unchangeable object is suppos'd SECT. IL to participate of the changes of the co-existent objects, and in particular of that of our perceptions. This fiction of the Of scepticism with imagination almost universally takes place; and 'tis by regard to means of it, that a single object, plac'd before us, and the senses. survey'd for any time without our discovering in it any interruption or variation, is able to give us a notion of identity. For when we consider any two points of this time, we may place them in different lights: We may either survey them at the very same instant; in which case they give us the idea of number, both by themselves and by the object; which must be multiply'd, in order to be conceiv'd at once, as existent in these two different points of time: Or on the other hand, we may trace the succession of time by a like succession of ideas, and conceiving first one moment, along with the object then existent, imagine afterwards a change in the time without any variation or interruption in the object; in which case it gives us the idea of unity. Here then is an idea, which is a medium betwixt unity and number; or more properly speaking, is either of them, according to the view, in which we take it: And this idea we call that of identity. We cannot, in any propriety of speech, say, that an object is the same with itself, unless we mean, that the object existent at one time is the same with itself existent at another. By this means we make a difference, betwixt the idea meant by the word, object, and that meant by itself. without going the length of number, and at the same time without restraining ourselves to a strict and absolute unity.

Thus the principle of individuation is nothing but the invariableness and uninterruptedness of any object, thro' a suppos'd variation of time, by which the mind can trace it in the different periods of its existence, without any break of the view, and without being oblig'd to form the idea of multiplicity or number.

I now proceed to explain the second part of my system, and shew why the constancy of our perceptions makes us

PART IV. ascribe to them a perfect numerical identity, tho' there be very long intervals betwixt their appearance, and they have only one of the essential qualities of identity, viz. invariableness. That I may avoid all ambiguity and confusion on this head, I shall observe, that I here account for the opinions and belief of the vulgar with regard to the existence of body; and therefore must entirely conform myself to their manner of thinking and of expressing themselves. Now we have already observ'd, that however philosophers may distinguish betwixt the objects and perceptions of the senses; which they suppose co-existent and resembling; yet this is a distinction, which is not comprehended by the generality of mankind, who as they perceive only one being, can never assent to the opinion of a double existence and representation. Those very sensations, which enter by the eye or ear, are with them the true objects, nor can they readily conceive that this pen or paper, which is immediately perceiv'd, represents another, which is different from, but resembling it. In order, therefore, to accommodate myself to their notions, I shall at first suppose; that there is only a single existence, which I shall call indifferently object or perception, according as it shall seem best to suit my purpose, understanding by both of them what any common man means by a hat, or shoe, or stone, or any other impression, convey'd to him by his senses. I shall be sure to give warning, when I return to a more philosophical way of speaking and thinking.

> To enter, therefore, upon the question concerning the source of the error and deception with regard to identity. when we attribute it to our resembling perceptions, notwithstanding their interruption; I must here recall an observation, which I have already prov'd and explain'd 1. Nothing is more apt to make us mistake one idea for another, than any relation betwixt them, which associates them together in the imagination, and makes it pass with facility from one to the other. Of all relations, that of resemblance is in this

> > 1 Part II, sect. 5.

respect the most efficacious; and that because it not only SECT. IL causes an association of ideas, but also of dispositions, and of sceptimakes us conceive the one idea by an act or operation cism with of the mind, similar to that by which we conceive the other. regard to This circumstance I have observ'd to be of great moment; the senses. and we may establish it for a general rule, that whatever ideas place the mind in the same disposition or in similar ones, are very apt to be confounded. The mind readily passes from one to the other, and perceives not the change without a strict attention, of which, generally speaking, 'tis wholly incapable.

In order to apply this general maxim, we must first examine the disposition of the mind in viewing any object which preserves a perfect identity, and then find some other object, that is confounded with it, by causing a similar dis-When we fix our thought on any object, and suppose it to continue the same for some time; 'tis evident we suppose the change to lie only in the time, and never exert ourselves to produce any new image or idea of the The faculties of the mind repose themselves in a manner, and take no more exercise, than what is necessary to continue that idea, of which we were formerly possest, and which subsists without variation or interruption. The passage from one moment to another is scarce felt, and distinguishes not itself by a different perception or idea, which may require a different direction of the spirits, in order to its conception.

Now what other objects, beside identical ones, are capable of placing the mind in the same disposition, when it considers them, and of causing the same uninterrupted passage of the imagination from one idea to another? This question is of the last importance. For if we can find any such objects, we may certainly conclude, from the foregoing principle, that they are very naturally confounded with identical ones, and are taken for them in most of our reasonings. But tho' this question be very important, 'tis not very

PART IV. difficult nor doubtful. For I immediately reply, that a succession of related objects places the mind in this disposition, and is consider'd with the same smooth and uninterrupted progress of the imagination, as attends the view of the same invariable object. The very nature and essence of relation is to connect our ideas with each other, and upon the appearance of one, to facilitate the transition to its correlative. The passage betwixt related ideas is, therefore, so smooth and easy, that it produces little alteration on the mind, and seems like the continuation of the same action; and as the continuation of the same action is an effect of the continu'd view of the same object, 'tis for this reason we attribute sameness to every succession of related objects. The thought slides along the succession with equal facility, as if it consider'd only one object; and therefore confounds the succession with the identity.

> We shall afterwards see many instances of this tendency of relation to make us ascribe an identity to different objects; but shall here confine ourselves to the present subject. We find by experience, that there is such a constancy in almost all the impressions of the senses, that their interruption produces no alteration on them, and hinders them not from returning the same in appearance and in situation as at their first existence. I survey the furniture of my chamber; I shut my eyes, and afterwards open them; and find the new perceptions to resemble perfectly those, which formerly struck my senses. This resemblance is observ'd in a thousand instances, and naturally connects together our ideas of these interrupted perceptions by the strongest relation, and conveys the mind with an easy transition from one to another. An easy transition or passage of the imagination, along the ideas of these different and interrupted perceptions, is almost the same disposition of mind with that in which we consider one constant and uninterrupted perception. 'Tis therefore very natural for us to mistake the one for the other 1.

<sup>1</sup> This reasoning, it must be confest, is somewhat abstruse, and diffi-

The persons, who entertain this opinion concerning the SECT. II. identity of our resembling perceptions, are in general all the unthinking and unphilosophical part of mankind, (that is, all cism with of us, at one time or other) and consequently such as suppose regard to their perceptions to be their only objects, and never think of the senses. a double existence internal and external, representing and represented. The very image, which is present to the senses, is with us the real body; and 'tis to these interrupted images we ascribe a perfect identity. But as the interruption of the appearance seems contrary to the identity, and naturally leads us to regard these resembling perceptions as different from each other, we here find ourselves at a loss how to reconcile such opposite opinions. The smooth passage of the imagination along the ideas of the resembling perceptions makes us ascribe to them a perfect identity. The interrupted manner of their appearance makes us consider them as so many resembling, but still distinct beings, which appear after certain intervals. The perplexity arising from this contradiction produces a propension to unite these broken appearances by the fiction of a continu'd existence, which is the third part of that hypothesis I propos'd to explain.

Nothing is more certain from experience, than that any contradiction either to the sentiments or passions gives a sensible uneasiness, whether it proceeds from without or from within; from the opposition of external objects, or from the combat of internal principles. On the contrary, whatever strikes in with the natural propensities, and either externally forwards their satisfaction, or internally concurs cult to be comprehended; but it is remarkable, that this very difficulty may be converted into a proof of the reasoning. We may observe, that there are two relations, and both of them resemblances, which contribute to our mistaking the succession of our interrupted perceptions: The identical object. The first is, the resemblance of the perceptions: The second is the resemblance, which the act of the mind in surveying a succession of resembling objects bears to that in surveying an identical object. Now these resemblances we are apt to confound with each other; and 'tis natural we shou'd, according to this very reasoning. But let us keep them distinct, and we shall find no difficulty in conceiving the precedent argument.

PART IV. with their movements, is sure to give a sensible pleasure. Now there being here an opposition betwixt the notion of the identity of resembling perceptions, and the interruption of their appearance, the mind must be uneasy in that situation, and will naturally seek relief from the uneasiness. Since the uneasiness arises from the opposition of two contrary principles, it must look for relief by sacrificing the one to the other. But as the smooth passage of our thought along our resembling perceptions makes us ascribe to them an identity, we can never without reluctance yield up that We must, therefore, turn to the other side, and suppose that our perceptions are no longer interrupted, but preserve a continu'd as well as an invariable existence, and are by that means entirely the same. But here the interruptions in the appearance of these perceptions are so long and frequent, that 'tis impossible to overlook them; and as the appearance of a perception in the mind and its existence seem at first sight entirely the same, it may be doubted, whether we can ever assent to so palpable a contradiction, and suppose a perception to exist without being present to the mind. In order to clear up this matter, and learn how the interruption in the appearance of a perception implies not necessarily an interruption in its existence, 'twill be proper to touch upon some principles, which we shall have occasion to explain more fully afterwards 1.

> We may begin with observing, that the difficulty in the present case is not concerning the matter of fact, or whether the mind forms such a conclusion concerning the continu'd existence of its perceptions, but only concerning the manner in which the conclusion is form'd, and principles from which it is deriv'd. 'Tis certain, that almost all mankind, and even philosophers themselves, for the greatest part of their lives, take their perceptions to be their only objects, and suppose, that the very being, which is intimately present to the mind, is the real body or material existence. 'Tis also certain, that

> > <sup>1</sup> Sect. 6.

this very perception or object is suppos'd to have a con- SECT. IL tinu'd uninterrupted being, and neither to be annihilated by Of sceptiour absence, nor to be brought into existence by our presence. cism with When we are absent from it, we say it still exists, but that regard to we do not feel, we do not see it. When we are present, we say we feel, or see it. Here then may arise two questions; First, How we can satisfy ourselves in supposing a perception to be absent from the mind without being annihilated. Secondly, After what manner we conceive an object to become present to the mind, without some new creation of a perception or image; and what we mean by this seeing, and feeling, and perceiving.

As to the first question; we may observe, that what we call a mind, is nothing but a heap or collection of different perceptions, united together by certain relations, and suppos'd, tho' falsely, to be endow'd with a perfect simplicity and identity. Now as every perception is distinguishable from another, and may be consider'd as separately existent; it evidently follows, that there is no absurdity in separating any particular perception from the mind; that is, in breaking off all its relations, with that connected mass of perceptions, which constitute a thinking being.

The same reasoning affords us an answer to the second question. If the name of perception renders not this separation from a mind absurd and contradictory, the name of object, standing for the very same thing, can never render their conjunction impossible. External objects are seen, and relt, and become present to the mind; that is, they acquire such a relation to a connected heap of perceptions, as to influence them very considerably in augmenting their number by present reflexions and passions, and in storing the memory with ideas. The same continu'd and uninterrupted Being may, therefore, be sometimes present to the mind, and sometimes absent from it, without any real or essential change in the Being itself. An interrupted appearance to the senses implies not necessarily an interruption in the

PART IV. existence. The supposition of the continu'd existence of sensible objects or perceptions involves no contradiction. We may easily indulge our inclination to that supposition. When the exact resemblance of our perceptions makes us ascribe to them an identity, we may remove the seeming interruption by feigning a continu'd being, which may fill those intervals, and preserve a perfect and entire identity to our perceptions.

> But as we here not only feign but believe this continu'd existence, the question is, from whence arises such a belief; and this question leads us to the fourth member of this system. It has been prov'd already, that belief in general consists in nothing, but the vivacity of an idea; and that an idea may acquire this vivacity by its relation to some present impression. Impressions are naturally the most vivid perceptions of the mind; and this quality is in part convey'd by the relation to every connected idea. The relation causes a smooth passage from the impression to the idea, and even gives a propensity to that passage. The mind falls so easily from the one perception to the other, that it scarce perceives the change, but retains in the second a considerable share of the vivacity of the first. It is excited by the lively impression; and this vivacity is convey'd to the related idea, without any great diminution in the passage, by reason of the smooth transition and the propensity of the imagination.

> But suppose, that this propensity arises from some other principle, besides that of relation; 'tis evident it must still have the same effect, and convey the vivacity from the impression to the idea. Now this is exactly the present case. Our memory presents us with a vast number of instances of perceptions perfectly resembling each other, that return at different distances of time, and after considerable interruptions. This resemblance gives us a propension to consider these interrupted perceptions as the same; and also a propension to connect them by a continu'd existence, in order to justify this identity, and avoid the contradiction, in which the

interrupted appearance of these perceptions seems necessarily SECT. II. to involve us. Here then we have a propensity to feign the Of scepticontinu'd existence of all sensible objects; and as this pro-cism with pensity arises from some lively impressions of the memory, regard to it bestows a vivacity on that fiction; or in other words, the senses. makes us believe the continu'd existence of body. If sometimes we ascribe a continu'd existence to objects, which are perfectly new to us, and of whose constancy and coherence we have no experience, 'tis because the manner, in which they present themselves to our senses, resembles that of constant and coherent objects; and this resemblance is a source of reasoning and analogy, and leads us to attribute the same qualities to the similar objects.

I believe an intelligent reader will find less difficulty to assent to this system, than to comprehend it fully and distinctly, and will allow, after a little reflection, that every part carries its own proof along with it. 'Tis indeed evident, that as the vulgar suppose their perceptions to be their only objects, and at the same time believe the continu'd existence of matter, we must account for the origin of the belief upon that supposition. Now upon that supposition, tis a false opinion that any of our objects, or perceptions, are identically the same after an interruption; and consequently the opinion of their identity can never arise from reason, but must arise from the imagination. The imagination is seduc'd into such an opinion only by means of the resemblance of certain perceptions; since we find they are only our resembling perceptions, which we have a propension to suppose the same. This propension to bestow an identity on our resembling perceptions, produces the fiction of a continu'd existence; since that fiction, as well as the identity, is really false, as is acknowledg'd by all philosophers, and has no other effect than to remedy the interruption of our perceptions, which is the only circumstance that is contrary to their identity. In the last place this propension causes belief by means of the present impressions of the memory; since without the

PART IV. remembrance of former sensations, 'tis plain we never shou'd have any belief of the continu'd existence of body. in examining all these parts, we find that each of them is supported by the strongest proofs; and that all of them together form a consistent system, which is perfectly convincing. A strong propensity or inclination alone, without any present impression, will sometimes cause a belief or opinion. How much more when aided by that circumstance?

> But tho' we are led after this manner, by the natural propensity of the imagination, to ascribe a continu'd existence to those sensible objects or perceptions, which we find to resemble each other in their interrupted appearance; yet a very little reflection and philosophy is sufficient to make us perceive the fallacy of that opinion. I have already observ'd, that there is an intimate connexion betwixt those two principles, of a continu'd and of a distinct or independent existence, and that we no sooner establish the one than the other follows, as a necessary consequence. 'Tis the opinion of a continu'd existence, which first takes place, and without much study or reflection draws the other along with it, wherever the mind follows its first and most natural tendency. But when we compare experiments, and reason a little upon them, we quickly perceive, that the doctrine of the independent existence of our sensible perceptions is contrary to the plainest experience. This leads us backward upon our footsteps to perceive our error in attributing a continu'd existence to our perceptions, and is the origin of many very curious opinions, which we shall here endeavour to account for,

> Twill first be proper to observe a few of those experiments, which convince us, that our perceptions are not possest of any independent existence. When we press one eye with a finger, we immediately perceive all the objects to become double, and one half of them to be remov'd from their common and natural position. But as we do not attribute

a continu'd existence to both these perceptions, and as they SECT. II are both of the same nature, we clearly perceive, that all our Of sceptiperceptions are dependent on our organs, and the disposition cism with of our nerves and animal spirits. This opinion is confirm'd regard to by the seeming encrease and diminution of objects, according the senses to their distance; by the apparent alterations in their figure; by the changes in their colour and other qualities from our sickness and distempers; and by an infinite number of other experiments of the same kind; from all which we learn, that our sensible perceptions are not possest of any distinct or independent existence.

The natural consequence of this reasoning shou'd be, that our perceptions have no more a continu'd than an independent existence; and indeed philosophers have so far run into this opinion, that they change their system, and distinguish, (as we shall do for the future) betwixt perceptions and objects, of which the former are suppos'd to be interrupted, and perishing, and different at every different return; the latter to be uninterrupted, and to preserve a continu'd existence and identity. But however philosophical this new system may be esteem'd, I assert that 'tis only a palliative remedy, and that it contains all the difficulties of the vulgar system, with some others, that are peculiar to itself. There are no principles either of the understanding or fancy, which lead us directly to embrace this opinion of the double existence of perceptions and objects, nor can we arrive at it but by passing thro' the common hypothesis of the identity and continuance of our interrupted perceptions. Were we not first perswaded, that our perceptions are our only objects, and continue to exist even when they no longer make their appearance to the senses, we shou'd never be led to think, that our perceptions and objects are different, and that our objects alone preserve a continu'd existence. 'The latter hypothesis has no primary recommendation either to reason or the imagination, but acquires all its influence on the imagination from the former.' This proposition contains

PART IV. two parts, which we shall endeavour to prove as distinctly and clearly, as such abstruse subjects will permit.

As to the first part of the proposition, that this philosophical hypothesis has no primary recommendation, either to reason or the imagination, we may soon satisfy ourselves with regard to reason by the following reflections. The only existences, of which we are certain, are perceptions, which being immediately present to us by consciousness, command our strongest assent, and are the first foundation of all our conclusions. The only conclusion we can draw from the existence of one thing to that of another, is by means of the relation of cause and effect, which shews, that there is a connexion betwixt them, and that the existence of one is dependent on that of the other. The idea of this relation is deriv'd from past experience, by which we find, that two beings are constantly conjoin'd together, and are always present at once to the mind. But as no beings are ever present to the mind but perceptions; it follows that we may observe a conjunction or a relation of cause and effect between different perceptions, but can never observe it between perceptions and objects. 'Tis impossible, therefore, that from the existence or any of the qualities of the former, we can ever form any conclusion concerning the existence of the latter, or ever satisfy our reason in this particular.

'Tis no less certain, that this philosophical system has no primary recommendation to the *imagination*, and that that faculty wou'd never, of itself, and by its original tendency, have fallen upon such a principle. I confess it will be somewhat difficult to prove this to the full satisfaction of the reader; because it implies a negative, which in many cases will not admit of any positive proof. If any one wou'd take the pains to examine this question, and wou'd invent a system, to account for the direct origin of this opinion from the imagination, we shou'd be able, by the examination of that system, to pronounce a certain judgment in the present subject. Let it be taken for granted, that our perceptions

are broken, and interrupted, and however like, are still Sect. II. different from each other; and let any one upon this supposition shew why the fancy, directly and immediately, of sceptiproceeds to the belief of another existence, resembling these regard to perceptions in their nature, but yet continu'd, and uninter- the senses. rupted, and identical; and after he has done this to my satisfaction, I promise to renounce my present opinion. Mean while I cannot forbear concluding, from the very abstractedness and difficulty of the first supposition, that 'tis an improper subject for the fancy to work upon. Whoever wou'd explain the origin of the common opinion concerning the continu'd and distinct existence of body, must take the mind in its common situation, and must proceed upon the supposition, that our perceptions are our only objects, and continue to exist even when they are not perceiv'd. Tho' this opinion be false, 'tis the most natural of any, and has alone any primary recommendation to the fancy.

As to the second part of the proposition, that the philosophical system acquires all its influence on the imagination from the vulgar one; we may observe, that this is a natural and unavoidable consequence of the foregoing conclusion, that it has no primary recommendation to reason or the imagination. For as the philosophical system is found by experience to take hold of many minds, and in particular of all those, who reflect ever so little on this subject, it must derive all its authority from the vulgar system; since it has no original authority of its own. The manner, in which these two systems, tho' directly contrary, are connected together, may be explain'd, as follows.

The imagination naturally runs on in this train of thinking. Our perceptions are our only objects: Resembling perceptions are the same, however broken or uninterrupted in their appearance: This appearing interruption is contrary to the identity: The interruption consequently extends not beyond the appearance, and the perception or object really continues to exist, even when absent from us: Our sensible

PART IV. perceptions have, therefore, a continu'd and uninterrupted existence. But as a little reflection destroys this conclusion, that our perceptions have a continu'd existence, by shewing that they have a dependent one, 'twou'd naturally be expected, that we must altogether reject the opinion, that there is such a thing in nature as a continu'd existence, which is preserv'd even when it no longer appears to the senses. The case, however, is otherwise. Philosophers are so far from rejecting the opinion of a continu'd existence upon rejecting that of the independence and continuance of our sensible perceptions, that tho' all sects agree in the latter sentiment, the former, which is, in a manner, its necessary consequence, has been peculiar to a few extravagant sceptics; who after all maintain'd that opinion in words only, and were never able to bring themselves sincerely to believe it.

> There is a great difference betwixt such opinions as we form after a calm and profound reflection, and such as we embrace by a kind of instinct or natural impulse, on account of their suitableness and conformity to the mind. If these opinions become contrary, 'tis not difficult to foresee which of them will have the advantage. As long as our attention is bent upon the subject, the philosophical and study'd principle may prevail; but the moment we relax our thoughts, nature will display herself, and draw us back to our former opinion. Nay she has sometimes such an influence, that she can stop our progress, even in the midst of our most profound reflections, and keep us from running on with all the consequences of any philosophical opinion. Thus tho' we clearly perceive the dependence and interruption of our perceptions, we stop short in our carreer, and never upon that account reject the notion of an independent and continu'd existence. That opinion has taken such deep root in the imagination, that 'tis impossible ever to eradicate it, nor will any strain'd metaphysical conviction of the dependence of our perceptions be sufficient for that purpose.

But the our natural and obvious principles here prevail

above our study'd reflections, 'tis certain there must be some SECT. II. struggle and opposition in the case; at least so long as these reflections retain any force or vivacity. In order to set our
of scepticism with selves at ease in this particular, we contrive a new hypothesis, regard to which seems to comprehend both these principles of reason the senses. and imagination. This hypothesis is the philosophical one of the double existence of perceptions and objects; which pleases our reason, in allowing, that our dependent perceptions are interrupted and different; and at the same time is agreeable to the imagination, in attributing a continu'd existence to something else, which we call objects. This philosophical system, therefore, is the monstrous offspring of two principles, which are contrary to each other, which are both at once embrac'd by the mind, and which are unable mutually to destroy each other. The imagination tells us, that our resembling perceptions have a continu'd and uninterrupted existence, and are not annihilated by their absence. Reflection tells us, that even our resembling perceptions are interrupted in their existence, and different from each other. The contradiction betwixt these opinions we elude by a new fiction, which is conformable to the hypotheses both of reflection and fancy, by ascribing these contrary qualities to different existences; the interruption to perceptions, and the continuance to objects. Nature is obstinate, and will not quit the field, however strongly attack'd by reason; and at the same time reason is so clear in the point, that there is no possibility of disguising her. Not being able to reconcile these two enemies, we endeavour to set ourselves at ease as much as possible, by successively granting to each whatever it demands, and by feigning a double existence, where each may find something, that has all the conditions it desires. Were we fully convinc'd, that our resembling perceptions are continu'd, and identical, and independent, we shou'd never run into this opinion of a double existence; since we shou'd find satisfaction in our first supposition, and wou'd not look beyond. Again, were we fully convinc'd,

PART IV. that our perceptions are dependent, and interrupted, and different, we shou'd be as little inclin'd to embrace the opinion of a double existence; since in that case we shou'd clearly perceive the error of our first supposition of a continu'd existence, and wou'd never regard it any farther. 'Tis therefore from the intermediate situation of the mind, that this opinion arises, and from such an adherence to these two contrary principles, as makes us seek some pretext to justify our receiving both; which happily at last is found in the system of a double existence.

> Another advantage of this philosophical system is its similarity to the vulgar one; by which means we can humour our reason for a moment, when it becomes troublesome and sollicitous; and yet upon its least negligence or inattention, can easily return to our vulgar and natural notions. Accordingly we find, that philosophers neglect not this advantage; but immediately upon leaving their closets, mingle with the rest of mankind in those exploded opinions, that our perceptions are our only objects, and continue identically and uninterruptedly the same in all their interrupted appearances.

> There are other particulars of this system, wherein we may remark its dependence on the fancy, in a very conspicuous manner. Of these, I shall observe the two following. First, We suppose external objects to resemble internal perceptions. I have already shewn, that the relation of cause and effect can never afford us any just conclusion from the existence or qualities of our perceptions to the existence of external continu'd objects: And I shall farther add, that even tho' they cou'd afford such a conclusion, we shou'd never have any reason to infer, that our objects resemble our perceptions. That opinion, therefore, is deriv'd from nothing but the quality of the fancy above-explain'd, that it borrows all its ideas from some precedent perception. We never can conceive any thing but perceptions, and therefore must make every thing resemble them.

Secondly, As we suppose our objects in general to SECT. II. resemble our perceptions, so we take it for granted, that every particular object resembles that perception, which it cism with causes. The relation of cause and effect determines us to regard to join the other of resemblance; and the ideas of these the senses. existences being already united together in the fancy by the former relation, we naturally add the latter to compleat the union. We have a strong propensity to compleat every union by joining new relations to those which we have before observ'd betwixt any ideas, as we shall have occasion to observe presently 1.

Having thus given an account of all the systems both popular and philosophical, with regard to external existences, I cannot forbear giving vent to a certain sentiment, which arises upon reviewing those systems. I begun this subject with premising, that we ought to have an implicit faith in our senses, and that this wou'd be the conclusion, I shou'd draw from the whole of my reasoning. But to be ingenuous, I feel myself at present of a quite contrary sentiment, and am more inclin'd to repose no faith at all in my senses, or rather imagination, than to place in it such an implicit I cannot conceive how such trivial qualities confidence. of the fancy, conducted by such false suppositions, can ever lead to any solid and rational system. They are the coherence and constancy of our perceptions, which produce the opinion of their continu'd existence; tho' these qualities of perceptions have no perceivable connexion with such an existence. The constancy of our perceptions has the most considerable effect, and yet is attended with the greatest difficulties. 'Tis a gross illusion to suppose, that our resembling perceptions are numerically the same; and 'tis this illusion, which leads us into the opinion, that these perceptions are uninterrupted, and are still existent, even when they are not present to the senses. This is the case with our popular system. And as to our philosophical one, <sup>1</sup> Sect. 5.

PART IV. 'tis liable to the same difficulties; and is over-and-above loaded with this absurdity, that it at once denies and establishes the vulgar supposition. Philosophers deny our resembling perceptions to be identically the same, and uninterrupted; and yet have so great a propensity to believe them such, that they arbitrarily invent a new set of perceptions, to which they attribute these qualities. I say, a new set of perceptions: For we may well suppose in general, but 'tis impossible for us distinctly to conceive, objects to be in their nature any thing but exactly the same with perceptions. What then can we look for from this confusion of groundless and extraordinary opinions but error and falshood? And how can we justify to ourselves any belief we repose in them?

> This sceptical doubt, both with respect to reason and the senses, is a malady, which can never be radically cur'd, but must return upon us every moment, however we may chace it away, and sometimes may seem entirely free from it. 'Tis impossible upon any system to defend either our understanding or senses; and we but expose them farther when we endeavour to justify them in that manner. As the sceptical doubt arises naturally from a profound and intense reflection on those subjects, it always encreases, the farther we carry our reflections, whether in opposition or conformity to it. Carelessness and in-attention alone can afford us any remedy. For this reason I rely entirely upon them; and take it for granted, whatever may be the reader's opinion at this present moment, that an hour hence he will be persuaded there is both an external and internal world; and going upon that supposition, I intend to examine some general systems both ancient and modern, which have been propos'd of both, before I proceed to a more particular enquiry concerning our impressions. This will not, perhaps, in the end be found foreign to our present purpose.

## SECTION III.

## Of the antient philosophy.

SECT. III

Of the
antient
philosophy.

Several moralists have recommended it as an excellent method of becoming acquainted with our own hearts, and knowing our progress in virtue, to recollect our dreams in a morning, and examine them with the same rigour, that we wou'd our most serious and most deliberate actions. Our character is the same throughout, say they, and appears best where artifice, fear, and policy have no place, and men can neither be hypocrites with themselves nor others. generosity, or baseness of our temper, our meekness or cruelty, our courage or pusilanimity, influence the fictions of the imagination with the most unbounded liberty, and discover themselves in the most glaring colours. In like manner, I am persuaded, there might be several useful discoveries made from a criticism of the fictions of the antient philosophy, concerning substances, and substantial forms, and accidents, and occult qualities; which, however unreasonable and capricious, have a very intimate connexion with the principles of human nature.

'Tis confest by the most judicious philosophers, that our ideas of bodies are nothing but collections form'd by the mind of the ideas of the several distinct sensible qualities, of which objects are compos'd, and which we find to have a constant union with each other. But however these qualities may in themselves be entirely distinct, 'tis certain we commonly regard the compound, which they form, as One thing, and as continuing the Same under very considerable alterations. The acknowledg'd composition is evidently contrary to this suppos'd simplicity, and the variation to the identity. It may, therefore, be worth while to consider the causes, which make us almost universally fall into such evident contradictions, as well as the means by which we endeavour to conceal them.

PART IV. the cause or effect of any thing; which evidently gives the advantage to the materialists above their antagonists.

To pronounce, then, the final decision upon the whole; the question concerning the substance of the soul is absolutely unintelligible: All our perceptions are not susceptible of a local union, either with what is extended or unextended; there being some of them of the one kind, and some of the other: And as the constant conjunction of objects constitutes the very essence of cause and effect, matter and motion may often be regarded as the causes of thought, as far as we have any notion of that relation.

'Tis certainly a kind of indignity to philosophy, whose sovereign authority ought every where to be acknowledg'd, to oblige her on every occasion to make apologies for her conclusions, and justify herself to every particular art and science, which may be offended at her. This puts one in mind of a king arraign'd for high-treason against his subjects. There is only one occasion, when philosophy will think it necessary and even honourable to justify herself, and that is, when religion may seem to be in the least offended; whose rights are as dear to her as her own, and are indeed the same. If any one, therefore, shou'd imagine that the foregoing arguments are any ways dangerous to religion, I hope the following apology will remove his apprehensions.

There is no foundation for any conclusion a priori, either concerning the operations or duration of any object, of which 'tis possible for the human mind to form a conception. Any object may be imagin'd to become entirely inactive, or to be annihilated in a moment; and 'tis an evident principle, that whatever we can imagine, is possible. Now this is no more true of matter, than of spirit; of an extended compounded substance, than of a simple and unextended. In both cases the metaphysical arguments for the immortality of the soul are equally inconclusive; and in both cases the moral arguments and those deriv'd from the analogy of nature are equally strong and convincing. If my philosophy, therefore,

makes no addition to the arguments for religion, I have at Sect. VI. least the satisfaction to think it takes nothing from them, but that every thing remains precisely as before.

Of personal identity.

#### SECTION VI.

# Of personal identity.

There are some philosophers, who imagine we are every moment intimately conscious of what we call our Self; that we feel its existence and its continuance in existence; and are certain, beyond the evidence of a demonstration, both of its perfect identity and simplicity. The strongest sensation, the most violent passion, say they, instead of distracting us from this view, only fix it the more intensely, and make us consider their influence on self either by their pain or pleasure. To attempt a farther proof of this were to weaken its evidence; since no proof can be deriv'd from any fact, of which we are so intimately conscious; nor is there any thing, of which we can be certain, if we doubt of this.

Unluckily all these positive assertions are contrary to that very experience, which is pleaded for them, nor have we any idea of self, after the manner it is here explain'd. For from what impression cou'd this idea be deriv'd? This question 'tis impossible to answer without a manifest contradiction and absurdity; and yet 'tis a question, which must necessarily be answer'd, if we wou'd have the idea of self pass for clear and intelligible. It must be some one impression, that gives rise to every real idea. But self or person is not any one impression, but that to which our several impressions and ideas are suppos'd to have a reference. If any impression gives rise to the idea of self, that impression must continue invariably the same, thro' the whole course of our lives; since self is suppos'd to exist after that manner. But there is no impression constant and invariable. Pain

PART IV. and pleasure, grief and joy, passions and sensations succeed each other, and never all exist at the same time. It cannot, therefore, be from any of these impressions, or from any other, that the idea of self is deriv'd; and consequently there is no such idea.

But farther, what must become of all our particular perceptions upon this hypothesis? All these are different, and distinguishable, and separable from each other, and may be separately consider'd, and may exist separately, and have no need of any thing to support their existence. After what manner, therefore, do they belong to self; and how are they connected with it? For my part, when I enter most intimately into what I call myself, I always stumble on some particular perception or other, of heat or cold, light or shade, love or hatred, pain or pleasure. I never can catch myself at any time without a perception, and never can observe any thing but the perception. When my perceptions are remov'd for any time, as by sound sleep; so long am I insensible of myself, and may truly be said not to exist. And were all my perceptions remov'd by death, and cou'd I neither think, nor feel, nor see, nor love, nor hate after the dissolution of my body, I shou'd be entirely annihilated, nor do I conceive what is farther requisite to make me a perfect non-entity. If any one upon serious and unprejudic'd reflexion, thinks he has a different notion of himself, I must confess I can reason no longer with him. All I can allow him is, that he may be in the right as well as I, and that we are essentially different in this particular. He may, perhaps, perceive something simple and continu'd, which he calls himself; tho' I am certain there is no such principle in me.

But setting aside some metaphysicians of this kind, I may venture to affirm of the rest of mankind, that they are nothing but a bundle or collection of different perceptions, which succeed each other with an inconceivable rapidity, and are in a perpetual flux and movement. Our eyes cannot turn in their sockets without varying our perceptions. Our thought

is still more variable than our sight; and all our other senses Sect. VI. and faculties contribute to this change; nor is there any Of personal single power of the soul, which remains unalterably the same, identity. perhaps for one moment. The mind is a kind of theatre, where several perceptions successively make their appearance; pass, re-pass, glide away, and mingle in an infinite variety of postures and situations. There is properly no simplicity in it at one time, nor identity in different; whatever natural propension we may have to imagine that simplicity and identity. The comparison of the theatre must not mislead us. They are the successive perceptions only, that constitute the mind; nor have we the most distant notion of the place, where these scenes are represented, or of the materials, of which it is compos'd.

What then gives us so great a propension to ascribe an identity to these successive perceptions, and to suppose ourselves possest of an invariable and uninterrupted existence thro' the whole course of our lives? In order to answer this question, we must distinguish betwixt personal identity, as it regards our thought or imagination, and as it regards our passions or the concern we take in ourselves. The first is our present subject; and to explain it perfectly we must take the matter pretty deep, and account for that identity, which we attribute to plants and animals; there being a great analogy betwixt it, and the identity of a self or person.

We have a distinct idea of an object, that remains invariable and uninterrupted thro' a suppos'd variation of time: and this idea we call that of identity or sameness. We have also a distinct idea of several different objects existing in succession, and connected together by a close relation; and this to an accurate view affords as perfect a notion of diversity, as if there was no manner of relation among the objects. But the' these two ideas of identity, and a succession of related objects be in themselves perfectly distinct, and even contrary, yet 'tis certain, that in our common way of thinking they are generally confounded with each other. That action

PART IV. of the imagination, by which we consider the uninterrupted and invariable object, and that by which we reflect on the succession of related objects, are almost the same to the feeling, nor is there much more effort of thought requir'd in the latter case than in the former. The relation facilitates the transition of the mind from one object to another, and renders its passage as smooth as if it contemplated one continu'd object. This resemblance is the cause of the confusion and mistake, and makes us substitute the notion of identity, instead of that of related objects. However at one instant we may consider the related succession as variable or interrupted, we are sure the next to ascribe to it a perfect identity, and regard it as invariable and uninterrupted. Our propensity to this mistake is so great from the resemblance above-mention'd, that we fall into it before we are aware; and tho' we incessantly correct ourselves by reflexion, and return to a more accurate method of thinking, yet we cannot long sustain our philosophy, or take off this biass from the imagination. Our last resource is to yield to it, and boldly assert that these different related objects are in effect the same, however interrupted and variable. In order to justify to ourselves this absurdity, we often seign some new and unintelligible principle, that connects the objects together, and prevents their interruption or variation. Thus we feign the continu'd existence of the perceptions of our senses, to remove the interruption; and run into the notion of a soul, and self, and substance, to disguise the variation. But we may farther observe, that where we do not give rise to such a fiction, our propension to confound identity with relation is so great, that we are apt to imagine 1 something unknown and mysterious, connecting the parts, beside their relation; and this I take to be the case

<sup>1</sup> If the reader is desirous to see how a great genius may be influenc'd by these seemingly trivial principles of the imagination, as well as the mere vulgar, let him read my Lord Shaftsbury's reasonings concerning the uniting principle of the universe, and the identity of plants and animals. See his Moralists: or. Philosophical rhapsody.

with regard to the identity we ascribe to plants and vegetables. SECT. VI. And even when this does not take place, we still feel a propensity to confound these ideas, tho' we are not able fully identity. to satisfy ourselves in that particular, nor find any thing invariable and uninterrupted to justify our notion of identity.

Thus the controversy concerning identity is not merely a dispute of words. For when we attribute identity, in an improper sense, to variable or interrupted objects, our mistake is not confin'd to the expression, but is commonly attended with a fiction, either of something invariable and uninterrupted, or of something mysterious and inexplicable, or at least with a propensity to such fictions. What will suffice to prove this hypothesis to the satisfaction of every fair enquirer, is to shew from daily experience and observation, that the objects, which are variable or interrupted, and yet are suppos'd to continue the same, are such only as consist of a succession of parts, connected together by resemblance, contiguity, or causation. For as such a succession answers evidently to our notion of diversity, it can only be by mistake we ascribe to it an identity; and as the relation of parts, which leads us into this mistake, is really nothing but a quality, which produces an association of ideas, and an easy transition of the imagination from one to another, it can only be from the resemblance, which this act of the mind bears to that, by which we contemplate one continu'd object, that the error arises. Our chief business, then, must be to prove, that all objects, to which we ascribe identity, without observing their invariableness and uninterruptedness, are such as consist of a succession of related objects.

In order to this, suppose any mass of matter, of which the parts are contiguous and connected, to be plac'd before us; 'tis plain we must attribute a perfect identity to this mass, provided all the parts continue uninterruptedly and invariably the same, whatever motion or change of place we may observe either in the whole or in any of the parts. supposing some very small or inconsiderable part to be added

PART IV. to the mass, or substracted from it; tho' this absolutely destroys the identity of the whole, strictly speaking; yet as we seldom think so accurately, we scruple not to pronounce a mass of matter the same, where we find so trivial an alteration. The passage of the thought from the object before the change to the object after it, is so smooth and easy, that we scarce perceive the transition, and are apt to imagine, that 'tis nothing but a continu'd survey of the same object.

There is a very remarkable circumstance, that attends this experiment; which is, that tho' the change of any considerable part in a mass of matter destroys the identity of the whole, yet we must measure the greatness of the part, not absolutely, but by its proportion to the whole. The addition or diminution of a mountain wou'd not be sufficient to produce a diversity in a planet; tho' the change of a very few inches wou'd be able to destroy the identity of some bodies. 'Twill be impossible to account for this, but by reflecting that objects operate upon the mind, and break or interrupt the continuity of its actions not according to their real greatness, but according to their proportion to each other: And therefore, since this interruption makes an object cease to appear the same, it must be the uninterrupted progress of the thought, which constitutes the [perfect?] [imperfect] identity.

This may be confirm'd by another phænomenon. A change in any considerable part of a body destroys its identity; but 'tis remarkable, that where the change is produc'd gradually and insensibly we are less apt to ascribe to it the same effect. The reason can plainly be no other, than that the mind, in following the successive changes of the body, feels an easy passage from the surveying its condition in one moment to the viewing of it in another, and at no particular time perceives any interruption in its actions. From which continu'd perception, it ascribes a continu'd existence and identity to the object.

But whatever precaution we may use in introducing the Sect. VI. changes gradually, and making them proportionable to the of personal whole, 'tis certain, that where the changes are at last observ'd identity. to become considerable, we make a scruple of ascribing identity to such different objects. There is, however, another artifice, by which we may induce the imagination to advance a step farther; and that is, by producing a reference of the parts to each other, and a combination to some common end or purpose. A ship, of which a considerable part has been chang'd by frequent reparations, is still consider'd as the same; nor does the difference of the materials hinder us from ascribing an identity to it. The common end, in which the parts conspire, is the same under all their variations, and affords an easy transition of the imagination from one situation of the body to another.

But this is still more remarkable, when we add a sympathy of parts to their common end, and suppose that they bear to each other, the reciprocal relation of cause and effect in all their actions and operations. This is the case with all animals and vegetables; where not only the several parts have a reference to some general purpose, but also a mutual dependance on, and connexion with each other. The effect of so strong a relation is, that tho' every one must allow, that in a very few years both vegetables and animals endure a total change, yet we still attribute identity to them, while their form, size, and substance are entirely alter'd. An oak, that grows from a small plant to a large tree, is still the same oak; tho' there be not one particle of matter, or figure of its parts the same. An infant becomes a man, and is sometimes fat, sometimes lean, without any change in his identity.

We may also consider the two following phænomena, which are remarkable in their kind. The first is, that tho' we commonly be able to distinguish pretty exactly betwixt numerical and specific identity, yet it sometimes happens, that we confound them, and in our thinking and reasoning

Of the sceptical and other

PART IV. employ the one for the other. Thus a man, who hears a noise, that is frequently interrupted and renew'd, says, it is still the same noise; tho' 'tis evident the sounds have only a specific identity or resemblance, and there is nothing systems of philosophy. numerically the same, but the cause, which produc'd them. In like manner it may be said without breach of the propriety of language, that such a church, which was formerly of brick, fell to ruin, and that the parish rebuilt the same church of free-stone, and according to modern architecture. Here neither the form nor materials are the same, nor is there any thing common to the two objects, but their relation to the inhabitants of the parish; and yet this alone is sufficient to make us denominate them the same. But we must observe, that in these cases the first object is in a manner annihilated before the second comes into existence; by which means, we are never presented in any one point of time with the idea of difference and multiplicity; and for that reason are less scrupulous in calling them the same.

Secondly, We may remark, that tho' in a succession of related objects, it be in a manner requisite, that the change of parts be not sudden nor entire, in order to preserve the identity, yet where the objects are in their nature changeable and inconstant, we admit of a more sudden transition, than wou'd otherwise be consistent with that relation. as the nature of a river consists in the motion and change of parts; tho' in less than four and twenty hours these be totally alter'd; this hinders not the river from continuing the same during several ages. What is natural and essential to any thing is, in a manner, expected; and what is expected makes less impression, and appears of less moment, than what is unusual and extraordinary. A considerable change of the former kind seems really less to the imagination, than the most trivial alteration of the latter; and by breaking less the continuity of the thought, has less influence in destroying the identity.

We now proceed to explain the nature of personal identity, SECT. VI. which has become so great a question in philosophy, especially of late years in England, where all the abstruser sciences identity. are study'd with a peculiar ardour and application. And here 'tis evident, the same method of reasoning must be continu'd, which has so successfully explain'd the identity of plants, and animals, and ships, and houses, and of all the compounded and changeable productions either of art or nature. The identity, which we ascribe to the mind of man, is only a fictitious one, and of a like kind with that which we ascribe to vegetables and animal bodies. It cannot, therefore, have a different origin, but must proceed from a like operation of the imagination upon like objects.

But lest this argument shou'd not convince the reader; tho' in my opinion perfectly decisive; let him weigh the following reasoning, which is still closer and more immediate. 'Tis evident, that the identity, which we attribute to the human mind, however perfect we may imagine it to be, is not able to run the several different perceptions into one, and make them lose their characters of distinction and difference, which are essential to them. 'Tis still true, that every distinct perception, which enters into the composition of the mind, is a distinct existence, and is different, and distinguishable, and separable from every other perception, either contemporary or successive. But, as, notwithstanding this distinction and separability, we suppose the whole train of perceptions to be united by identity, a question naturally arises concerning this relation of identity; whether it be something that really binds our several perceptions together. or only associates their ideas in the imagination. That is, in other words, whether in pronouncing concerning the identity of a person, we observe some real bond among his perceptions, or only feel one among the ideas we form of them. This question we might easily decide, if we wou'd recollect what has been already prov'd at large, that the understanding never observes any real connexion among

PART IV. objects, and that even the union of cause and effect, when strictly examin'd, resolves itself into a customary association of ideas. For from thence it evidently follows, that identity is nothing really belonging to these different perceptions, and uniting them together; but is merely a quality, which we attribute to them, because of the union of their ideas in the imagination, when we reflect upon them. Now the only qualities, which can give ideas an union in the imagination, are these three relations above-mention'd. These are the uniting principles in the ideal world, and without them every distinct object is separable by the mind, and may be separately consider'd, and appears not to have any more connexion with any other object, than if disjoin'd by the greatest difference and remoteness. 'Tis, therefore, on some of these three relations of resemblance, contiguity and causation, that identity depends; and as the very essence of these relations consists in their producing an easy transition of ideas; it follows, that our notions of personal identity, proceed entirely from the smooth and uninterrupted progress of the thought along a train of connected ideas, according to the principles aboveexplain'd.

> The only question, therefore, which remains, is, by what relations this uninterrupted progress of our thought is produe'd, when we consider the successive existence of a mind or thinking person. And here 'tis evident we must confine ourselves to resemblance and causation, and must drop contiguity. which has little or no influence in the present case.

> To begin with resemblance; suppose we cou'd see clearly into the breast of another, and observe that succession of perceptions, which constitutes his mind or thinking principle, and suppose that he always preserves the memory of a considerable part of past perceptions; 'tis evident that nothing cou'd more contribute to the bestowing a relation on this succession amidst all its variations. For what is the memory but a faculty, by which we raise up the images of past perceptions? And as an image necessarily resembles its object,

must not the frequent placing of these resembling perceptions SECT. VI. in the chain of thought, convey the imagination more easily of personal from one link to another, and make the whole seem like the identity. continuance of one object? In this particular, then, the memory not only discovers the identity, but also contributes to its production, by producing the relation of resemblance among the perceptions. The case is the same whether we consider ourselves or others.

As to causation; we may observe, that the true idea of the human mind, is to consider it as a system of different perceptions or different existences, which are link'd together by the relation of cause and effect, and mutually produce, destroy, influence, and modify each other. Our impressions give rise to their correspondent ideas; and these ideas in their turn produce other impressions. One thought chaces another, and draws after it a third, by which it is expell'd in its turn. In this respect, I cannot compare the soul more properly to anything than to a republic or commonwealth, in which the several members are united by the reciprocal ties of government and subordination, and give rise to other persons, who propagate the same republic in the incessant changes of its parts. And as the same individual republic may not only change its members, but also its laws and constitutions; in like manner the same person may vary his character and disposition, as well as his impressions and ideas, without losing his identity. Whatever changes he endures, his several parts are still connected by the relation of causation. And in this view our identity with regard to the passions serves to corroborate that with regard to the imagination, by the making our distant perceptions influence each other, and by giving us a present concern for our past or future pains or pleasures.

As memory alone acquaints us with the continuance and extent of this succession of perceptions, 'tis to be consider'd, upon that account chiefly, as the source of personal identity. Had we no memory, we never shou'd have any notion of

PART IV. causation, nor consequently of that chain of causes and effects, which constitute our self or person. But having once acquir'd this notion of causation from the memory, we can extend the same chain of causes, and consequently the identity of our persons beyond our memory, and can comprehend times, and circumstances, and actions, which we have entirely forgot, but suppose in general to have existed. For how few of our past actions are there, of which we have any memory? Who can tell me, for instance, what were his thoughts and actions on the first of January 1715, the 11th of March 1719, and the 3d of August 1733? Or will he affirm, because he has entirely forgot the incidents of these days, that the present self is not the same person with the self of that time; and by that means overturn all the most establish'd notions of personal identity? In this view, therefore, memory does not so much produce as discover personal identity, by shewing us the relation of cause and effect among our different perceptions. 'Twill be incumbent on those, who affirm that memory produces entirely our personal identity, to give a reason why we can thus extend our identity beyond our memory.

> The whole of this doctrine leads us to a conclusion, which is of great importance in the present affair, viz. that all the nice and subtile questions concerning personal identity can never possibly be decided, and are to be regarded rather as grammatical than as philosophical difficulties. Identity depends on the relations of ideas; and these relations produce identity, by means of that easy transition they occasion. But as the relations, and the easiness of the transition may diminish by insensible degrees, we have no just standard, by which we can decide any dispute concerning the time, when they acquire or lose a title to the name of identity. All the disputes concerning the identity of connected objects are merely verbal, except so far as the relation of parts gives rise to some fiction or imaginary principle of union, as we have already observ'd.

What I have said concerning the first origin and uncertainty Sect. VIL of our notion of identity, as apply'd to the human mind, may be extended with little or no variation to that of simplicity. An object, whose different co-existent parts are bound together by a close relation, operates upon the imagination after much the same manner as one perfectly simple and indivisible, and requires not a much greater stretch of thought in order to its conception. From this similarity of operation we attribute a simplicity to it, and feign a principle of union as the support of this simplicity, and the center of all the different parts and qualities of the object.

Thus we have finish'd our examination of the several systems of philosophy, both of the intellectual and moral world; and in our miscellaneous way of reasoning have been led into several topics; which will either illustrate and confirm some preceding part of this discourse, or prepare the way for our following opinions. 'Tis now time to return to a more close examination of our subject, and to proceed in the accurate anatomy of human nature, having fully explain'd the nature of our judgment and understanding.

## SECTION VII.

## Conclusion of this book.

But before I launch out into those immense depths of philosophy, which lie before me, I find myself inclin'd to stop a moment in my present station, and to ponder that voyage, which I have undertaken, and which undoubtedly requires the utmost art and industry to be brought to a happy conclusion. Methinks I am like a man, who having struck on many shoals, and having narrowly escap'd ship-wreck in passing a small frith, has yet the temerity to put out to sea in the same leaky weather-beaten vessel, and even carries

### $\mathbf{DE}$

### MUNDI SENSIBILIS

### ATQUE

# INTELLIGIBILIS FORMA ET PRINCIPIIS.

DISSERTATIO PRO LOCO

PROFESSIONIS LOG. ET METAPH. ORDINARIAE RITE SIBI VINDICANDO,

QUAM

EXIGENTIBUS STATUTIS ACADEMICIS

PU LICE TURBITUR

### IMMANUEL KANT.

RESPONDENTIS MUNERE FUNGETUR

MARCUS HERTZ,

BEROLINENSIS, GENTE IUDAEUS, MEDICINAE ET PHILOSOPHIAE CULTOR,

CONTRA OPPONENTES

GEORGIUM WILHELMUM SCHREIBER,

REG. BOR. ART. STUD.

IOHANNEM AUGUSTUM STEIN,

REG. BOR. I. U. C.

ET

GEORGIUM DANIELEM SCHROETER,

ELBING, S. S. THEOL. C.

IN AUDITORIO MAXIMO
HORIS MATUTINIS ET POMERIDIANIS CONSUETIS
D. XXI. AUG. A. MDCCLXX.

Rant's Schriften. Berte. II.

25

mens notiones suas conferre possit; sic, quid sit impossibile, iudicare non possum, nisi de eodem subiecto eodem tempore praedicans A et non A. Et praesertim, si intellectum advertimus ad experientiam, respectus causae et causati in externis quidem obiectis indiget relationibus spatii, in omnibus autem tam externis quam internis, nonnisi temporis respectu opitulante, quid sit prius, quidnam posterius, s. causa et causatum, edoceri mens potest. Et vel ipsius spatii quantitatem intelligibilem reddere non licet, nisi illud, relatum ad mensuram tanquam unitatem, exponamus numero, qui ipse non est nisi multitudo numerando, h. e. in tempore dato successive unum uni addendo, distincte cognita.

Tandem quasi sponte cuilibet oboritur quaestio, utrum conceptus uterque sit connatus, an acquisitus. Posterius quidem per demonstrata iam videtur refutatum, prius autem, quia viam sternit philosophiae pigrorum, ulteriorem quamlibet indagationem per citationem causae primae irritam declaranti, non ita temere admittendum est. Verum contectus uterque procul dubio acquisitus est, non a sensu quidem obiectorum (sensatio enim materiam dat, non formam cognitionis humanae) abstractus, sed ab ipsa mentis actione, secundum perpetuas leges sensa sua coordinante, quasi typus immutabilis, ideoque intuitive cognoscendus. Sensationes enim excitant hunc mentis actum, non influunt intuitum, neque aliud hic connatum est nisi lex animi, secundum quam certa ratione sensa sua e praesentia obiecti coniungit.

### SECTIO IV.

De principio formae mundi intelligibilis.

§. 16.

25

Qui spatium et tempus pro reali aliquo et absolute necessario omnium possibilium substantiarum et statuum quasi vinculo habent, haud quidquam aliud requiri putant ad concipiendum, quipote exsistentibus pluribus quidam respectus originarius competat, ceu influxuum possibilium condicio primitiva et formae essentialis universi principium. 30 Nam quia, quaecunque exsistunt, ex ipsorum sententia necessario sunt alicubi, cur sibi certa ratione praesto sint, inquirere supervacaneum ipsis videtur, quoniam id ex spatii, omnia comprehendentis, universi-

# Kritik

der

## reinen Vernunft

non

Immanuel Kant. Projessor in Königsberg.

Riga, berlegts Johann Friedrich Harttnoch 1781.

Akademie-Textausgabe

rade Linien fich gar kein Raum einschließen laffe, mithin keine Figur moglich sei, und versucht ihn aus dem Begriff von geraden Linien und ber Bahl zwei abzuleiten, ober auch, daß aus drei geraden Linien eine Figur möglich fei, und verfucht es eben fo blos aus diefen Begriffen. Alle eure Bemühung ist vergeblich, und ihr feht euch genöthigt, zur Anschauung 5 eure Zuflucht zu nehmen, wie es die Geometrie auch jederzeit thut. Ihr 48 gebt euch also einen Gegenstand in der Anschauung; von welcher Art aber ist diese, ift es eine reine Anschauung a priori ober eine empirische? Ware bas lette, so konnte niemals ein allgemein gültiger, noch weniger ein apobiftischer Sat darans werden: benn Erfahrung kann bergleichen niemals 10 liefern. Ihr mußt alfo euren Gegenstand a priori in der Anschauung geben und auf diesen euren synthetischen Sat gründen. Läge nun in euch nicht ein Vermögen, a priori anzuschauen; ware diese subjective Bedingung ber Form nach nicht zugleich die allgemeine Bedingung a priori, unter der allein das Object dieser (äußeren) Auschanung selbst möglich 15 ift; mare ber Gegenstand (ber Triangel) etwas an fich selbst ohne Beziehung auf euer Subject: wie konntet ihr fagen, daß, mas in euren fubjectiven Bedingungen einen Triangel zu conftruiren nothwendig liegt, auch dem Triangel an fich felbst nothwendig zukommen musse? Denn ihr könntet doch zu euren Begriffen (von drei Linien) nichts Neues (die Kigur) 20 hinzufügen, welches darum nothwendig an dem Gegenstande angetroffen werden mußte, da diefer vor eurer Erkenntniß und nicht burch diefelbe gegeben ift. Ware also nicht der Naum (und so auch die Zeit) eine bloße Form eurer Anschauung, welche Bedingungen a priori enthält, unter denen allein Dinge für euch ängere Gegenstände sein können, die ohne 25 diefe subjective Bedingungen an fich nichts sind, so konntet ihr a priori gang und gar nichts über äußere Objecte smithetisch ausmachen. Es ist 49 also ungezweifelt gewiß und nicht blos möglich oder auch wahrscheinlich, daß Raum und Zeit, als die nothwendige Bedingungen aller (außern und innern) Erfahrung, blos subjective Bedingungen aller unfrer Un= 30 schauung find, im Berhältniß auf welche baber alle Gegenftande bloke Erscheinungen und nicht für fich in dieser Art gegebene Dinge find, von benen fich auch um deswillen, was die Form derfelben betrifft, vieles a priori fagen läßt, niemals aber das Mindeste von dem Dinge an sich felbst, das diefen Ericheinungen gum Grunde liegen mag.

Der

50

### Transscendentalen Elementarlehre

3weiter Theil.

### Die transscendentale Logik.

Ginleitung.

ā

Sdee einer transfcendentalen Logif.

I.

Bon der Logit überhaupt.

Unfre Erkenntniß entspringt aus zwei Grundquellen des Gemüths, deren die erste ist, die Vorstellungen zu empfangen (die Receptivität der Eindrücke), die zweite das Vermögen, durch diese Vorstellungen einen Gegenstand zu erkennen (Spontaneität der Begriffe); durch die erstere wird uns ein Gegenstand gegeben, durch die zweite wird dieser im Vershältniß auf jene Vorstellung (als bloße Bestimmung des Gemüths) ges dacht. Anschauung und Begriffe machen also die Elemente aller unsrer Erkenntniß aus, so daß weder Begriffe ohne ihnen auf einige Art corresspondirende Anschauung, noch Anschauung ohne Begriffe ein Erkenntniß abgeben kann. Beide sind entweder rein, ober empirisch. Empirisch, wenn Empfindung (die die wirkliche Gegenwart des Gegenstandes vorsaussseht) darin enthalten ist: rein aber, wenn der Vorstellung keine Empsindung beigemischt ist. Man kann die letztere die Materie der sinnlichen Erkenntniß nennen. Daher enthält reine Anschauung lediglich die Form,

51 unter welcher etwas angeschaut wird, und reiner Begriff allein die Form des Denkens eines Gegenstandes überhaupt. Rur allein reine Anschausungen oder Begriffe find a priori möglich, empirische nur a posteriori.

Wollen wir die Receptivität unseres Gemüthe, Vorstellungen zu empfangen, fo fern es auf irgend eine Beife afficirt wird, Sinnlichkeit 5 nennen, fo ift dagegen das Vermögen, Vorftellungen felbft hervorzubringen, ober die Spontaneität best Erkenntniffes der Berftand. Unfre Natur bringt es so mit sich, daß die Anschauung niemals anders als finnlich fein kann, d. i. nur die Art enthalt, wie wir von Gegenständen afficirt werden. Dagegen ist das Vermögen, den Gegenstand sinnlicher Anschaus 10 ung zu denken, der Verftand. Reine diefer Gigenschaften ift ber andern porzuziehen. Dhne Sinnlichkeit würde uns kein Gegenstand gegeben und ohne Verftand feiner gedacht werden. Gedanken ohne Inhalt find leer, Anschauungen ohne Begriffe find blind. Daher ift es eben so nothwendig, seine Begriffe sinnlich zu machen (d. i. ihnen den Gegenstand in der An- 15 schauung beizufügen), als seine Anschauungen fich verständlich zu machen (b. i. fie unter Begriffe zu bringen). Beide Vermögen ober Fähigkeiten konnen auch ihre Functionen nicht vertauschen. Der Verftand vermag nichts anzuschauen und die Sinne nichts zu benken. Um baraus, daß fie fich vereinigen, kann Erkenntniß entspringen. Deswegen darf man aber 20 52 boch nicht ihren Antheil vermischen, sondern man hat große Urfache, jedes von dem andern forgfältig abzusondern und zu unterscheiben. Daher unterscheiden wir die Wiffenschaft der Regeln der Sinnlichkeit überhaupt, d. i. Afthetik, von der Wiffenschaft der Verstandesregeln überhaupt, d. i. der Logik.

Die Logik kann nun wiederum in zwiefacher Absicht unternommen werden, entweder als Logik des allgemeinen, oder des besonderen Versstandesgebrauchs. Die erste enthält die schlechthin nothwendige Regeln des Denkens, ohne welche gar kein Gebrauch des Verstandes statt sindet, und geht also auf diesen unangesehen der Verschiedenheit der Gegenstände, 30 auf welche er gerichtet sein mag. Die Logik des besonderen Verstandessgebrauchs enthält die Regeln, über eine gewisse Art von Gegenständen richtig zu denken. Zene kann man die Elementarlogik nennen, diese aber das Organon dieser oder sener Wissenschaft. Die letztere wird mehrenstheils in den Schulen als Propädeutik der Wissenschaften vorangeschickt, 35 ob sie zwar nach dem Gange der menschlichen Vernunft das Späteste ist, wozu sie allererst gelangt, wenn die Wissenschaft schon lange fertig ist und

nur die lette Hand zu ihrer Berichtigung und Vollkommenheit bedarf. Denn man muß die Gegenstände schon in ziemlich hohem Grade kennen, wenn man die Regeln angeben will, wie sich eine Wissenschaft von ihnen zu Stande bringen lasse.

Die allgemeine Logik ift nun entweder die reine, oder die angewandte Logik. In der ersteren abstrahiren wir von allen empirischen Be= 58 dingungen, unter denen unser Verftand ausgeübt wird, z. B. vom Einfluß der Sinne, vom Spiele der Einbildung, den Gesetzen des Gedachtnisses, der Macht der Gewohnheit, der Neigung zc., mithin auch den 10 Duellen der Vorurtheile, ja gar überhaupt von allen Ursachen, daraus und gemiffe Erkenntniffe entspringen oder unterschoben werden mogen, weil sie blos den Berstand unter gewissen Umständen seiner Anwendung betreffen, und, um diese zu kennen, Erfahrung erfordert wird. Eine all= gemeine, aber reine Logif hat es also mit lauter Principien a priori 15 zu thun und ist ein Kanon des Verftandes und der Vernunft, aber nur in Ansehung des Formalen ihres Gebrauchs, der Inhalt mag fein, welcher er wolle (empirisch oder transscendental). Eine allgemeine Logit heißt aber alsdann angewandt, wenn sie auf die Regeln des Ge= brauchs des Berftandes unter den subjectiven empirischen Bedingungen, 20 die uns die Psnchologie lehrt, gerichtet ift. Sie hat also empirische Princivien, ob fie zwar in fo fern allgemein ift, daß fie auf den Berftandesgebrauch ohne Unterschied der Gegenftande geht. Um beswillen ift sie auch weder ein Kanon des Berstandes überhaupt, noch ein Organon befondrer Wiffenschaften, sondern lediglich ein Rathartikon des gemeinen 25 Verstandes.

In der allgemeinen Logik muß also der Theil, der die reine Bersnunftlehre ausmachen soll, von demjenigen gänzlich abgesondert werden, welcher die angewandte (obzwar noch immer allgemeine) Logik ausmacht. 54 Der erstere ist eigentlich nur allein Wissenschaft, obzwar kurz und trocken, wud wie es die schulgerechte Darstellung einer Elementarlehre des Bersstandes ersordert. In dieser müssen also die Logiker jederzeit zwei Regeln vor Augen haben:

- 1) Als allgemeine Logik abstrahirt sie von allem Inhalt der Versstandeserkenntniß und der Verschiedenheit ihrer Gegenstände und hat mit nichts, als der bloßen Form des Denkens zu tun.
  - 2) Als reine Logik hat sie keine empirische Principien, mithin schöpft sie nichts (wie man sich bisweilen überredet hat) aus der Psychologie, die Kant's Schriften. Werke. IV.

also auf den Kanon des Verstandes gar keinen Einfluß hat. Sie ist eine demonstrirte Doctrin, und alles muß in ihr völlig a priori gewiß sein.

Was ich die angewandte Logik nenne (wider die gemeine Bedeutung biefes Worts, nach der sie gewisse Exercitien, dazu die reine Logik die Regel giebt, enthalten foll), so ist fie eine Vorstellung des Verstandes und 5 der Regeln seines nothwendigen Gebrauchs in concreto, nämlich unter ben zufälligen Bedingungen bes Subjects, die diefen Gebrauch hindern oder befördern können, und die insgesammt nur empirisch gegeben werden. Sie handelt von der Aufmerksamkeit, deren Hinderniß und Folgen, dem Ursprunge des Irrthums, dem Zustande des Zweifels, des Scrupels, der 10 Überzeugung u. f. w.; und zu ihr verhalt sich die allgemeine und reine 55 Logik, wie die reine Moral, welche blos die nothwendige fittliche Gesetze eines freien Willens überhaupt enthält, zu der eigentlichen Tugendlehre, welche diese Gesetze unter den Hinderniffen der Gefühle, Reigungen und Leidenschaften, denen die Menschen mehr oder weniger unterworfen find, 15 erwägt, und welche niemals eine mahre und demonstrirte Wissenschaft abgeben kann, weil sie eben sowohl als jene angewandte Logik empirische und pfnchologische Principien bedarf.

### II.

### Von der transscendentalen Logik.

20

Die allgemeine Logik abstrahirt, wie wir gewiesen, von allem Inshalt der Erkenntniß, d. i. von aller Beziehung derselben auf das Object, und betrachtet nur die logische Form im Verhältnisse der Erkenntnisse auf einander, d. i. die Form des Denkens überhaupt. Weil es nun aber sos wohl reine, als empirische Anschauungen giebt (wie die transscendentale 25 Ästhetik darthut), so könnte auch wohl ein Unterschied zwischen reinem und empirischem Denken der Gegenstände angetrossen werden. In diesem Falle würde es eine Logik geben, in der man nicht von allem Inhalt der Erkenntniß abstrahirte; denn diesenige, welche blos die Regeln des reinen Denkens eines Gegenstandes enthielte, würde alle diesenige Erkenntnisse ausschließen, welche von empirischem Inhalte wären. Sie würde auch auf den Ursprung unserer Erkenntnisse von Gegenständen gehen, so sern er nicht den Gegenständen zugeschrieben werden kann; dahingegen die allgemeine Logik mit diesem Ursprunge der Erkenntniß nichts zu thun hat, sondern die Borstellungen, sie mögen uransänglich a priori in uns selbst, 36

Einleitung. 51

oder nur empirisch gegeben sein, blos nach den Gesehen betrachtet, nach welchen der Verstand sie im Verhältniß gegen einander braucht, wenn er denkt, und also nur von der Verstandessorm handelt, die den Vorstellungen verschafft werden kann, woher sie auch sonst entsprungen sein mögen.

Und hier mache ich eine Unmerkung, die ihren Ginfluß auf alle nachfolgende Betrachtungen erftreckt, und die man wohl vor Augen haben muß, nämlich: daß nicht eine jede Erkenntniß a priori, sondern nur die, da= burch wir erkennen, daß und wie gewisse Borftellungen (Anschauungen oder Begriffe) lediglich a priori angewandt werden oder möglich find, 10 transscendental (d. i. die Möglichkeit der Erkenntniß oder ber Gebrauch derfelben a priori) heißen muffe. Daber ift weder der Raum, noch irgend eine geometrische Bestimmung besselben a priori eine transscendentale Borftellung; sondern nur die Erkenntnig, daß diefe Borftellungen gar nicht empirischen Ursprungs find, und die Möglichkeit, wie fie sich gleich-15 mohl a priori auf Gegenstände der Erfahrung beziehen konnen, kann transscendental heißen. Singleichen wurde ber Gebrauch bes Raumes pon Gegenständen überhaupt auch transscendental sein: aber ift er lediglich auf Gegenftande ber Sinne eingeschränkt, fo heißt er empirisch. Der Unterschied des Transscendentalen und Empirischen gehört also nur 57 20 gur Kritik der Erkenntniffe und betrifft nicht die Beziehung berselben auf ihren Gegenstand.

In der Erwartung also, daß es vielleicht Begriffe geben könne, die sich a priori auf Gegenstände beziehen mögen, nicht als reine oder sinnliche Anschauungen, sondern blos als Handlungen des reinen Denkens,
die mithin Begriffe, aber weder empirischen noch ästhetischen Ursprungs
sind, so machen wir uns zum voraus die Idee von einer Wissenschaft des
reinen Verstandes und Vernunsterkenntnisses, dadurch wir Gegenstände
völlig a priori denken. Eine solche Wissenschaft, welche den Ursprung,
den Umsang und die objective Gültigkeit solcher Erkenntnisse bestimmte,
würde transscendentale Logik heißen müssen, weil sie es blos mit den
Gesehen des Verstandes und der Vernunft zu thun hat, aber lediglich so
fern sie auf Gegenstände a priori bezogen wird und nicht wie die allgemeine Logik auf die empirische sowohl, als reine Vernunsterkenntnisse
ohne Unterschied.

111.

Bon der Eintheilung der allgemeinen Logit

11

### Analhtik und Dialektik.

Die alte und berühmte Frage, womit man die Logiker in die Enge 5 zu treiben vermeinte und sie dahin zu bringen suchte, daß sie sich ent-weder auf einer elenden Diallele mußten betreffen lassen, oder ihre Un= 58 wissenheit, mithin die Citelkeit ihrer ganzen Kunst bekennen sollten, ist diese: Was ist Wahrheit? Die Namenerklärung der Wahrheit, daß sie nämlich die Übereinstimmung der Erkenntniß mit ihrem Gegenstande sei, 10 wird hier geschenkt und voransgeseht; man verlangt aber zu wissen, welsches das allgemeine und sichere Kriterium der Wahrheit einer seden Erzkenntniß sei.

Es ist schon ein großer und nöthiger Beweis der Klugheit oder Einssicht, zu wissen, was man vernünftiger Weise fragen solle. Denn wenn 15 die Frage an sich ungereimt ist und unnöthige Antworten verlangt, so hat sie außer der Beschämung dessen, der sie auswirft, bisweisen noch den Nachtheil, den unbehntsamen Anhörer derselben zu ungereimten Antworten zu verleiten und den belachenswerthen Anblick zu geben, daß einer (wie die Alten sagten) den Bock melkt, der andre ein Sieb unterhält.

Wenn Wahrheit in der Übereinstimmung einer Erkenntniß mit ihrem Segenstande besteht, so muß dadurch dieser Gegenstand von andern unterschieden werden; denn eine Erkenntniß ist salsch, wenn sie mit dem Gegensstande, worauf sie bezogen wird, nicht übereinstimmt, ob sie gleich etwas enthält, was wohl von andern Gegenständen gelten könnte. Nun würde 25 ein allgemeines Kriterium der Wahrheit dassenige sein, welches von allen Erkenntnissen ohne Unterschied ihrer Gegenstände gültig wäre. Es ist aber klar, daß, da man bei demselben von allem Inhalt der Erkenntniß (Beziehung auf ihr Object) abstrahirt, und Wahrheit gerade diesen Inshalt angeht, es ganz unmöglich und ungereimt sei, nach einem Merkmale 30 der Wahrheit dieses Inhalts der Erkenntnisse zu fragen, und daß also ein hinreichendes und doch zugleich allgemeines Kennzeichen der Wahrsheit unmöglich angegeben werden könne. Da wir oben schon den Inhalt einer Erkenntniß die Naterie derselben genannt haben, so wird man sagen müssen: von der Wahrheit der Erkenntniß der Materie nach läßt 25

Einleitung. 53

sich kein allgemeines Kennzeichen verlangen, weil es in sich selbst widersprechend ist.

Bas aber das Erkenntniß der bloßen Form nach (mit Beiseitesetzung alles Inhalts) betrifft, fo ist eben fo klar: daß eine Logik, so fern sie die 5 allgemeine und nothwendige Regeln des Verftandes vorträgt, eben in diefen Regeln Kriterien der Bahrheit darlegen miiffe. Denn was diefen widerspricht, ift falsch, weil der Verstand dabei seinen allgemeinen Regeln des Denkens, mithin fich felbst widerstreitet. Diese Kriterien aber betreffen nur die Form der Wahrheit, d. i. des Denkens überhaupt, und find 10 fo fern gang richtig, aber nicht hinreichend. Denn obgleich eine Erkennts niß der logischen Form völlig gemäß sein möchte, d. i. sich selbst nicht widerspräche, so kann fie doch noch immer dem Gegenstande widersprechen. Also ist das blos logische Kriterium der Wahrheit, nämlich die Uberein= ftimmung einer Erkenntniß mit den allgemeinen und formalen Gefetzen 15 des Berftandes und der Vernunft, zwar die conditio sine qua non, mithin die negative Bedingung aller Wahrheit; weiter aber kann die Logik 60 nicht gehen, und den Irrthum, der nicht die Form, sondern den Inhalt trifft, kann die Logik durch keinen Probirstein entdecken.

Die allgemeine Logik löset nun das ganze formale Geschäfte des Ber-20 ftanbes und der Vernunft in seine Elemente auf und ftellt fie als Prin= cipien aller logischen Beurtheilung unserer Erkenntniß dar. Dieser Theil der Logik kann daher Analytik heißen und ist eben darum der wenigftens negative Probirstein der Wahrheit, indem man zuvörderst alle Erkenntniß ihrer Form nach an diefen Regeln prüfen und schätzen muß, ehe 25 man sie selbst ihrem Inhalt nach untersucht, um auszumachen, ob sie in Ansehung des Gegenstandes positive Bahrheit enthalten. Beil aber die bloße Form des Erkenntnisses, so sehr sie auch mit logischen Gesetzen übereinstimmen mag, noch lange nicht hinreicht, materielle (objective) Bahrheit dem Erkenntnisse darum auszumachen, so kann sich Niemand blos mit 30 der Logik wagen, über Gegenstände zu urtheilen und irgend etwas zu behaupten, ohne von ihnen vorher gegründete Erkundigung außer der Logik eingezogen zu haben, um hernach blos die Benuhung und die Berknüpfung berfelben in einem ausammenhangenden Bangen nach logischen Beseben zu versuchen, noch beffer aber, fie lediglich barnach zu prüfen. Gleich= 35 mohl liegt fo etwas Verleitendes in dem Besite einer fo scheinbarer Runft, allen unseren Erkenntniffen die Form des Berftandes zu geben, ob man gleich in Ansehung des Inhalts berselben noch fehr leer und arm fein mag, 61 daß jene allgemeine Logik, die blos ein Kanon zur Benrtheilung ift, gleichsam wie ein Organon zur wirklichen Hervorbringung, wenigstens dem Blendwerk von objectiven Behauptungen gebrancht und mithin in der That dadurch gemißbraucht worden. Die allgemeine Logik nun als vermeintes Organon heißt Dialektik.

So verschieden auch die Bedeutung ift, in der die Alten dieser Benennung einer Wiffenschaft oder Kunft fich bedieuten, so kann man doch ans dem wirklichen Gebranche derfelben ficher abnehmen, daß fie bei ihnen nichte andere war, ale die Logit bee Scheins: eine fophiftifche Runft, feiner Unwiffenheit, ja auch seinen vorsätzlichen Blendwerken den Anstrich 10 der Wahrheit zu geben, daß man die Methode der Gründlichkeit, welche die Logik überhaupt vorschreibt, nachahmte und ihre Topik zu Beschönigung jedes leeren Borgebens benutte. Nun kann man es als eine sichere und brauchbare Warnung anmerken: daß die allgemeine Logik, als Drganon betrachtet, jederzeit eine Logik des Scheins, d. i. dialektisch 15 fei. Denn da fie uns gar nichts über den Inhalt der Erkenntniß lehrt, sondern nur blos die formale Bedingungen der Übereinstimmung mit dem Berftande, welche übrigens in Ansehung der Gegenstände ganglich gleich= gültig find: so muß die Zumuthung, sich berselben als eines Werkzeugs (Organon) zu gebrauchen, um seine Renntuisse wenigstens dem Vorgeben 20 nach auszubreiten und zu erweitern, auf nichts als Geschwäßigkeit hinaus= 62 laufen, alles, was man will, mit einigem Schein zu behaupten ober auch nach Belieben anzufechten.

Eine solche Unterweisung ist der Würde der Philosophie auf keine Weise gemäß. Um deswillen hat man diese Benennung der Dialektik 25 lieber als eine Kritik des dialektischen Scheins der Logik beigezählt, und als eine solche wollen wir sie auch hier verstanden wissen.

IV.

Bon der Eintheilung der transscendentalen Logik in die

Transfcendentale Analytif und Dialektik.

30

In einer transscendentalen Logik isoliren wir den Berstand (so wie oben in der transscendentalen Ufthetik die Sinnlichkeit) und heben blos den Theil des Denkens aus unserm Erkenntnisse heraus, der lediglich

seinen Ursprung in dem Verstande hat. Der Gebrauch dieser reinen Erfenntniß aber beruht darauf als ihrer Bedingung: daß uns Gegenstände in der Anschauung gegeben sind, worauf jene angewandt werden konne. Denn ohne Unschauung fehlt es aller unserer Erkenntnig an Objecten, 5 und sie bleibt alsbann völlig leer. Der Theil der transscendentalen Logik also, der die Elemente der reinen Berftandeserkenntniß vortragt, und bie Principien, ohne welche überall kein Gegenstand gedacht werden kann, ift die transscendentale Analytif und zugleich eine Logif der Wahrheit. Denn ihr kann keine Erkenntniß widersprechen, ohne daß fie zugleich allen In-10 halt verlore, d. i. alle Beziehung auf irgend ein Object, mithin alle Wahr= 68 heit. Weil es aber sehr anlockend und verleitend ist, sich dieser reinen Berstandeserkenntnisse und Grundsätze allein und selbst über die Grenzen der Erfahrung hinaus zu bedienen, welche doch einzig und allein uns die Materie (Objecte) an die Hand geben kann, worauf jene reine Verstandes-15 begriffe angewandt werden konnen: so gerath der Verstand in Gefahr, durch leere Bernünfteleien von den bloßen formalen Principien des reinen Berftandes einen materialen Gebrauch zu machen und über Gegenstände ohne Untericied zu urtheilen, die uns boch nicht gegeben find, ja vielleicht auf keinerlei Beise gegeben werben konnen. Da fie also eigentlich nur ein 20 Ranon der Beurtheilung des empirischen Gebrauchs sein sollte, so wird sie gemigbraucht, wenn man sie als bas Organon eines allgemeinen und unbeschränkten Gebrauchs gelten läßt und fich mit dem reinen Verftande allein wagt, funthetisch über Gegenftande überhaupt zu urtheilen, zu behaupten und zu entscheiden. Also würde der Gebrauch des reinen Ber-25 standes alsdann dialektisch sein. Der zweite Theil der transscendentalen Loaik muß also eine Kritik dieses dialektischen Scheines fein und heißt transscendentale Dialektik, nicht als eine Runft, bergleichen Schein bogmatisch zu erregen (eine leiber sehr gangbare Runft manniafaltiger metaphyfifcher Gautelwerke), fondern als eine Kritit des Verftandes und der 30 Bernunft in Ansehung ihres huperphyfischen Gebrauchs, um ben falichen Schein ihrer grundlosen Anmaßungen aufzudeden und ihre Ansprüche auf 64 Erfindung und Erweiterung, die fie blos durch transscendentale Grundfabe zu erreichen vermeint, zur blogen Beurtheilung und Bermahrung bes reinen Berftandes vor fophistischem Blendwerke herabzuseben.

Der

### Transfcendentalen Logit Erfte Ahtheilung.

Die transscendentale Analytik.

Diefe Analytit ift die Bergliederung unferes gefammten Erkennt= 5 niffes a priori in die Elemente der reinen Berftandeserkenntnif. kommt hiebei auf folgende Stude an: 1. Daß die Begriffe reine und nicht empirische Begriffe seien; 2. daß sie nicht zur Anschauung und zur Sinnlichkeit, sondern zum Denken und Berftande gehören; 3. daß fie Elementarbegriffe seien und von den abgeleiteten oder daraus zusammen- 10 gesetzten wohl unterschieden werden; 4. daß ihre Tafel vollftandig sei. und fie das gange Feld bes reinen Verftandes ganglich ausfüllen. Dun kann diese Vollständigkeit einer Wiffenschaft nicht auf den Überschlag eines blos burch Versuche ju Stande gebrachten Aggregats mit Zuverläs= figkeit angenommen werden; baber ift fie nur vermittelft einer Idee bes 15 Gangen der Berftandeserkenntniß a priori und durch die daraus bestimmte Abtheilung der Begriffe, welche sie ausmachen, mithin nur durch 65 ihren Bufammenhang in einem Spftem möglich. Der reine Berftand sondert fich nicht allein von allem Empirischen, sondern fogar von aller Sinnlichkeit völlig and. Er ift alfo eine für fich felbst beständige, 20 fich felbft gungfame und durch keine außerlich hinzukommende Zufage gu vermehrende Ginheit. Daher wird der Inbegriff feiner Erkenntniß ein unter einer Idee gu befaffendes und gu beftimmendes Suftem ausmachen, beffen Bollftandigkeit und Articulation zugleich einen Probirftein der Richtigkeit und Achtheit aller hineinpaffenden Erkenntnißstücke abgeben 25 fann. Es befteht aber dieser gange Theil der transscendentalen Logif aus awei Büchern, deren das eine die Begriffe, das andere die Grund = fape des reinen Berftandes enthält.

### Transscendentalen Analytif

30

Erftes Buch.

### Die Analytik der Begriffe.

Ich verftehe unter der Analytik der Begriffe nicht die Analyfis der= felben, ober bas gewöhnliche Verfahren in philosophischen Untersuchungen. Begriffe, die sich darbieten, ihrem Inhalte nach zu zergliedern und zur Deutlichkeit zu bringen, sondern die noch wenig versuchte Zergliede= rung des Verstandesvermögens selbst, um die Möglichkeit der Begriffe a priori dadurch zu erforschen, daß wir sie im Verstande allein als 66 ihrem Geburtsorte aufsuchen und dessen reinen Gebrauch überhaupt analhsieren; denn dieses ist das eigenthümliche Geschäfte einer Transscendental-Philosophie; das übrige ist die logische Behandlung der Begriffe in der Philosophie überhaupt. Wir werden also die reine Begriffe bis zu ihren ersten Keimen und Anlagen im menschlichen Verstande versolgen, in denen sie vorbereitet liegen, die sie endlich bei Gelegenheit der Ersahrung entwickelt und durch eben denselben Verstand, von den ihnen anhängenden empirischen Bedingungen befreiet, in ihrer Lauterkeit dargestellt werden.

### Der Analytif der Begriffe Erftes Hauptstüd.

15

Von dem Leitfaden der Entdedung aller reinen Verftandesbegriffe.

Wenn man ein Erkenntnisvermögen ins Spiel sett, so thun sich nach ben mancherlei Anlässen verschiedene Begriffe hervor, die dieses Vermögen kennbar machen und sich in einem mehr oder weniger anssührlichen Aufsatz sammeln lassen, nachdem die Beobachtung derselben längere Zeit oder mit größerer Scharssichtigkeit angestellt worden. Wo diese Untersuchung werde vollendet sein, läßt sich nach diesem gleichsam mechanischen Verschahren niemals mit Sicherheit bestimmen. Auch entdecken sich die Begriffe, 67 die man nur so bei Gelegenheit aussindet, in keiner Ordnung und soste matischen Einheit, sondern werden zuleht nur nach Ähnlichkeiten gepaart und nach der Größe ihres Inhalts von den einsachen an zu den mehr zusammengesetzten in Reihen gestellt, die nichts weniger als sustematisch, obgleich auf gewisse Weise methodisch zu Stande gebracht werden.

Die Transscendental-Bhilosophie hat den Bortheil, aber auch die Verbindlichkeit, ihre Begriffe nach einem Princip aufzusuchen: weil sie aus dem Verstande als absoluter Einheit rein und unvermischt entspringen und daher selbst nach einem Begriffe oder Idee unter sich zusammenhängen

müffen. Ein folcher Zusammenhang aber giebt eine Regel an die Hand, nach welcher jedem reinen Verstandesbegriff seine Stelle und allen inse gesammt ihre Vollständigkeit a priori bestimmt werden kann, welches alles sonst vom Belieben oder bem Zufall abhängen würde.

Des

Transscendentalen Leitfabens der Entdedung aller reinen Berftandesbegriffe

Erfter Abschnitt.

Bon dem logifden Berftandesgebrauche überhaupt.

Der Verstand wurde oben blos negativ erklärt: durch ein nichtsinn= 10 liches Erkenntnißvermögen. Nun können wir unabhängig von der Sinn-68 lichkeit keiner Anschauung theilhaftig werden. Also ist der Verstand kein Bermögen der Unichauung. Es giebt aber außer der Unichauung keine andere Art zu erkennen, als durch Begriffe. Alfo ift die Erkenntniß eines jeden, wenigstens des menschlichen Berftandes eine Erkenntnig durch Be- 15 griffe, nicht intuitiv, sondern discursiv. Alle Anschauungen, als sinnlich, beruhen auf Affectionen, die Begriffe also auf Functionen. Ich verstehe aber unter Function die Einheit der Handlung, verschiedene Vorstellungen unter einer gemeinschaftlichen zu ordnen. Begriffe gründen fich also auf der Spontaneität des Denkens, wie sinnliche Anschauungen auf der Re- 20 ceptivität der Eindrücke. Bon diefen Begriffen kann nun der Berftand keinen andern Gebrauch machen, als daß er dadurch urtheilt. Da keine Vorstellung unmittelbar auf den Gegenstand geht, als blos die Anschauung, so wird ein Begriff niemals auf einen Gegenstand unmittelbar, sondern auf irgend eine andre Vorstellung von demselben (sie sei Anschauung 25 oder selbst schon Begriff) bezogen. Das Urtheil ist also die mittelbare Erkenntniß eines Gegenstandes, mithin die Vorstellung einer Vorstellung deffelben. In jedem Urtheil ift ein Begriff, der für viele gilt und unter diesem Vielen auch eine gegebene Vorstellung begreift, welche lettere bann auf den Gegenstand unmittelbar bezogen wird. So bezieht fich z. B. in 30 dem Urtheile: alle Körper find theilbar, der Begriff des Theilbaren

auf verschiedene andre Begriffe; unter diesen aber wird er hier besonders auf den Begriff des Rorpers bezogen, diefer aber auf gemiffe und vor= 69 kommende Erscheinungen. Alfo werden diefe Gegenstände durch den Begriff der Theilbarkeit mittelbar vorgestellt. Alle Urtheile find demnach 5 Functionen der Einheit unter unfern Borftellungen, da nämlich ftatt einer unmittelbaren Borftellung eine höhere, die diese und mehrere unter fich begreift, zur Erkenntniß des Gegenftandes gebraucht und viel mogliche Erkenntniffe dadurch in einer zusammengezogen werden. Wir konnen aber alle Handlungen des Verstandes auf Urtheile zurückführen, so daß 10 der Verstand überhaupt als ein Vermögen zu urtheilen vorgestellt werden kann. Denn er ift nach dem obigen ein Bermögen zu denken. Denken ist das Erkenntnis durch Begriffe. Begriffe aber beziehen fich, als Pradicate möglicher Urtheile, auf irgend eine Vorftellung von einem noch unbestimmten Gegenstande. So bedeutet der Begriff des Körpers 15 Etwas, 3. B. Metall, was burch jenen Begriff erkannt werden kann. Er ift also nur dadurch Begriff, daß unter ihm andere Vorstellungen enthalten sind, vermittelft deren er sich auf Gegenstände beziehen kann. Er ift also das Pradicat zu einem möglichen Urtheile, z. B. ein jedes Metall ist ein Körper. Die Functionen des Berftandes konnen also inegesammt ge-20 funden werden, wenn man die Functionen der Einheit in den Urtheilen vollständig darftellen kann. Daß dies aber sich ganz wohl bewerkstelligen lasse, wird der folgende Abschnitt vor Augen ftellen.

Des 70

Leitfadens der Entdeckung aller reinen Berftandesbegriffe Zweiter Abschnitt.

25

Von der logischen Function des Verstandes in Urtheilen.

Benn wir von allem Inhalte eines Urtheils überhaupt abstrahiren und nur auf die bloße Verstandessorm darin acht geben, so sinden wir, daß die Function des Denkens in demselben unter vier Titel gebracht werden könne, deren jeder drei Momente unter sich enthält. Sie können füglich in solgender Tasel vorgestellt werden. 60

1.

### Quantität ber Urtheile.

Allgemeine Besondere Einzelne

2. Qualität. 3.

5

10

15

Bejahende Berneinende Unendliche

Relation. Rategorische Supothetische Disjunctive

4.

Modalität. Problematische Affertorische Apodiftische.

Da diese Eintheilung in einigen, obgleich nicht wesentlichen Studen 71 von der gewohnten Technik der Logiker abzuweichen scheint, so werden folgende Vermahrungen wider den beforglichen Migverstand nicht unnöthig fein.

1. Die Logifer fagen mit Recht, daß man beim Gebrauch der Urtheile 20 in Bernunftichlüffen die einzelne Urtheile gleich den allgemeinen behandeln könne. Denn eben darum, weil fie gar feinen Umfang haben, kann das Pradicat derfelben nicht blos auf einiges deffen, was unter dem Begriff bes Subjects enthalten ift, gezogen, von einigem aber ausgenommen werden. Es gilt also von jenem Begriffe ohne Ausnahme, gleich als wenn 25 berfelbe ein gemeingültiger Begriff mare, ber einen Umfang hatte, von beffen ganzer Bedeutung das Pradicat gelte. Bergleichen wir bagegen ein einzelnes Urtheil mit einem gemeingültigen blos als Erkenntniß der Größe nach, fo verhalt fie fich zu diesem, wie Einheit zur Unendlichkeit und ift also an fich selbst davon wesentlich unterschieden. Also wenn ich 30 ein einzelnes Urtheil (iudicium singulare) nicht blos nach feiner innern Gültigkeit, sondern auch als Erkenntniß überhaupt nach der Große, die es in Bergleichung mit andern Erkenntniffen hat, schäte, so ift es allerdings von gemeingültigen Urtheilen (iudicia communia) unterschieden und verdient in einer vollständigen Tafel der Momente des Denkens überhaupt 35 (obzwar freilich nicht in der blos auf den Gebrauch der Urtheile untereinsander eingeschränkten Logik) eine besondere Stelle.

- 2. Gben fo muffen in einer transscendentalen Logif unendliche Urtheile von bejahenden noch unterschieden werden, wenn fie gleich 72 5 in der allgemeinen Logik jenen mit Recht beigezählt sind und kein besonderes Glied der Eintheilung ausmachen. Diese nämlich abstrahirt von allem Inhalt des Pradicats (ob es gleich verneinend ift) und fieht nur barauf, ob daffelbe dem Subject beigelegt, oder ihm entgegen gefett werbe. Sene aber betrachtet das Urtheil auch nach dem Werthe oder Inhalt diefer 10 logischen Bejahung vermittelft eines blos verneinenden Brädicats, und mas diefe in Ansehung des gesammten Erkenntniffes für einen Gewinn verschafft. Satte ich von der Seele gesagt: fie ift nichtsterblich, so hatte ich durch ein verneinendes Urtheil wenigstens einen Irrthum abgehalten. Run habe ich burch ben Sat: die Seele ift nichtsterblich, awar ber 15 logischen Form nach wirklich bejaht, indem ich die Seele in den unbeschränkten Umfang der nichtsterbenden Wefen febe. Beil nun von dem gangen Umfange möglicher Wefen das Sterbliche einen Theil enthält, das Richtsterbliche aber ben andern, fo ift durch meinen Sat nichts andere gefagt, als daß die Seele eines von der unendlichen Menge Dinge fet, 20 die übrig bleiben, wenn ich das Sterbliche insgesammt wegnehme. Das durch aber wird nur die unendliche Sphäre alles Möglichen in so weit beschränft, daß das Sterbliche davon abgetrennt und in dem übrigen Raum ihres Umfangs die Seele gefett wird. Diefer Raum bleibt aber bei dieser Ausnahme noch immer unendlich, und können noch mehrere 25 Theile desselben weggenommen werden, ohne daß darum der Begriff von ber Seele im mindeften wachft und bejahend bestimmt wird. Diese uns 73 endliche Urtheile also in Ansehung des logischen Umfanges sind wirklich blos beschränkend in Ansehung des Inhalts der Erkenntnig überhaupt; und in fo fern muffen fie in ber transscendentalen Tafel aller Momente 30 des Denkens in den Urtheilen nicht übergangen werden, weil die hierbei ausgeübte Function des Verftandes vielleicht in dem Felde seiner reinen Erkenntniß a priori wichtig sein kann.
- 3. Alle Verhältnisse des Denkens in Urtheilen sind die a) des Prästeats zum Subject, b) des Grundes zur Folge, c) der eingetheilten Erstenntniß und der gesammleten Glieder der Eintheilung unter einander. In der ersteren Art der Urtheile sind nur zwei Begriffe, in der zweiten zwei Urtheile, in der dritten mehrere Urtheile im Verhältniß gegen eins

ander betrachtet. Der hnpothetische Sat: wenn eine vollkommene Gerechtigkeit da ift, so wird der beharrlich Bose bestraft, enthält eigentlich das Verhältniß zweier Sage: es ift eine vollkommene Gerechtigkeit da, und: der beharrlich Bose wird bestraft. Db beide diefer Sate an sich mahr seien, bleibt hier unausgemacht. Es ift nur die Confequenz, die durch 5 dieses Urtheil gedacht wird. Endlich enthält das disjunctive Urtheil ein Berhaltniß zweier ober mehrerer Sabe gegen einander, aber nicht der Abfolge, fondern der logischen Entgegensehung, fo fern die Sphare bes einen die des andern ausschließt, aber doch zugleich der Gemeinschaft, in so fern fie zusammen die Sphare der eigentlichen Erkenntnig ausfüllen, also ein 10 74 Berhaltniß der Theile der Sphare eines Erkenntniffes, ba die Sphare eines jeden Theils ein Erganzungsftud der Sphare des andern zu dem ganzen Inbegriff der eingetheilten Erkenntniß ift; g. E. die Belt ift entweder durch einen blinden Zufall da, oder durch innre Nothwendigkeit. oder durch eine äußere Ursache. Jeder dieser Sätze nimmt einen Theil 15 ber Sphäre bes möglichen Erkenntniffes über das Dasein einer Welt überhaupt ein, alle zusammen die ganze Sphäre. Das Erkenntniß aus einer diefer Spharen wegnehmen, heißt, fie in eine der übrigen fegen, und dagegen fie in eine Sphare fegen, beißt, fie aus den übrigen wegnehmen. Es ist also in einem disjunctiven Urtheile eine gewisse Gemeinschaft der 20 Erkenntnisse, die darin besteht, daß fie fich wechselseitig einander ausschließen, aber badurch doch im Ganzen die mahre Erkenntniß bestimmen, indem fie zusammengenommen den gangen Inhalt einer einzigen gegebenen Erkenntniß ausmachen. Und dieses ist es auch nur, was ich des folgenden wegen hiebei anzumerken nothig finde.

4. Die Modalität der Urtheile ist eine ganz besondere Function dersselben, die das Unterscheidende an sich hat, daß sie nichts zum Inhalte des Urtheils beiträgt (denn außer Größe, Dualität und Berhältniß ist nichts mehr, was den Inhalt eines Urtheils ausmachte), sondern nur den Wert der Copula in Beziehung auf das Denken überhaupt angeht. 30 Problematische Urtheile sind solche, wo man das Bejahen oder Versneinen als blos möglich (beliebig) annimmt; assertorische, da es als wirklich (wahr) betrachtet wird; apodiktische, in denen man es als nothwendig ansieht"). So sind die beiden Urtheile, deren Verhältniß

<sup>\*)</sup> Gleich als wenn bas Denken im ersten Fall eine Function bes Verstandes, 35 im zweiten ber Urtheilskraft, im britten ber Vernunft wäre; eine Bemerkung, die erst in der Folge ihre Ankklärung erwartet.

bas hypothetische Urtheil ausmacht (antecedens und consequens), imgleichen in deren Wechselwirkung das disjunctive besteht (Glieder der Eintheilung), insgesammt nur problematisch. In dem obigen Beispiel wird ber Sat: es ist eine vollkommene Gerechtigkeit ba, nicht affertorisch ge-5 sagt, sondern nur als ein beliebiges Urtheil, wovon es möglich ist, daß jemand es annehme, gedacht; und nur die Consequenz'ist affertorisch. Daher können solche Urtheile auch offenbar falsch sein und doch, problematisch genommen, Bedingungen der Erfenntnig der Wahrheit fein. So ift das Urtheil: die Welt ift burch blinden Zufall da, in dem disjunctiven 10 Urtheil nur von problematischer Bedeutung, nämlich daß jemand diesen Sat etwa auf einen Augenblick annehmen möge, und dient doch (wie die Berzeichnung des falichen Beges unter der Zahl aller derer, die man nehmen kann), den mahren zu finden. Der problematische Sat ift alfo berjenige, der nur logische Möglichkeit (die nicht objectiv ift) ausbrückt, 15 d. i. eine freie Bahl einen solchen Sat gelten zu laffen, eine blos willfür= liche Aufnehmung beffelben in den Berftand. Der affertorische fagt von logischer Wirklichkeit oder Wahrheit, wie etwa in einem hupothetischen Vernunftschluß das Antecedens im Obersage problematisch, im Untersage 76 affertorisch vorkommt, und zeigt an, daß der Sat mit dem Verftande nach 20 dessen Gesehen schon verbunden sei. Der apodiktische Sat denkt sich den affertorischen durch diese Gesetze des Verftandes selbst bestimmt und da= her a priori behauptend und drückt auf solche Beise logische Nothwendigfeit aus. Beil nun hier alles fich gradweise dem Verftande einverleibt, jo daß man zuvor etwas problematisch urtheilt, darauf auch wohl es affer-25 torisch als wahr annimmt, endlich als unzertrennlich mit dem Verstande verbunden, d. i. als nothwendig und apodiftisch, behauptet, so kann man diese drei Functionen der Modalität auch so viel Momente des Denkens überhaupt nennen.

#### Des

Dritter Abschnitt.

Von den reinen Verftandesbegriffen oder Kategorien.

Die allgemeine Logik abstrahirt, wie mehrmals schon gesagt worden, von allem Inhalt der Erkenntniß und erwartet, daß ihr anderwärts, wo-

her es auch sei, Vorstellungen gegeben werden, um diese zuerst in Begriffe zu verwandeln, welches analytisch zugeht. Dagegen hat die transscendentale Logik ein Mannigfaltiges der Sinnlichkeit a priori vor sich liegen, 77 welches die transscendentale Afthetik ihr darbietet, um zu den reinen Verstandesbegriffen einen Stoff zu geben, ohne den sie ohne allen Inhalt, 5 mithin völlig leer sein würde. Raum und Zeit enthalten nun ein Mannigfaltiges der reinen Anschauung a priori, gehören aber gleichwohl zu den Bedingungen der Receptivität unseres Gemüths, unter denen es allein Vorstellungen von Gegenständen empfangen kann, die mithin auch den Begriff derselben jederzeit afficiren müssen. Allein die Spontaneität 10 unseres Denkens ersordert es, daß dieses Mannigfaltige zuerst auf gewisse Beise durchgegangen, ausgenommen und verdunden werde, um daraus eine Erkenntniß zu machen. Diese Handlung nenne ich Synthesis.

Ich verstehe aber unter Synthesis in der allgemeinsten Bedeutung die Handlung, verschiedene Vorstellungen zu einander hinzuzuthun und 15 ihre Mannigsaltigkeit in einer Erkenntniß zu begreifen. Eine solche Synthesis ist rein, wenn das Mannigsaltige nicht empirisch, sondern a priori gegeben ist (wie das im Naum und der Zeit). Vor aller Analysis unserer Vorstellungen müssen diese zuvor gegeben sein, und es können keine Begriffe dem Inhalte nach analytisch entspringen. Die Synthesis eines 20 Mannigsaltigen aber (es sei empirisch oder a priori gegeben) bringt zuerst eine Erkenntniß hervor, die zwar anfänglich noch roh und verworren sein kann und also der Analysis bedarf; alletn die Synthesis ist doch daszenige, was eigentlich die Elemente zu Erkenntnissen sammlet und zu einem ges wissen Inhalte vereinigt; sie ist also das erste, worauf wir acht zu geben 25 haben, wenn wir über den ersten Ursprung unserer Erkenntniß urtheilen mollen.

Die Synthesis überhaupt ist, wie wir fünstig sehen werden, die bloße Wirkung der Einbildungskraft, einer blinden, obgleich unentbehrlichen Function der Seele, ohne die wir überall gar keine Erkenntniß haben 80 würden, der wir uns aber selten nur einmal bewußt sind. Allein diese Synthesis auf Begriffe zu bringen, das ist eine Function, die dem Versstande zukommt, und wodurch er uns allererst die Erkenntniß in eigents licher Bedeutung verschafft.

Die reine Synthesis, allgemein vorgestellt, giebt nun den 25 reinen Verstandesbegriff. Ich verstehe aber unter dieser Synthesis dies jenige, welche auf einem Grunde der synthetischen Einheit a priori beruht:

1. Buch. 1. Sauptft. 3. Abidn. B. b. reinen Berftandesbegriffen ob. Rategorien. 65

so ist unser Zählen (vornehmlich ist es in größeren Zahlen merklicher) eine Synthesis nach Begriffen, weil sie nach einem gemeinschaftlichen Grunde der Einheit geschieht (z. E. der Dekadik). Unter diesem Begriffe wird also die Einheit in der Synthesis des Mannigfaltigen nothwendig.

Analytisch werden verschiedene Vorstellungen unter einen Begriff gebracht (ein Geschäfte, wovon die allgemeine Logik handelt). Aber nicht die Vorstellungen, sondern die reine Synthesis der Vorstellungen auf Begriffe zu bringen, lehrt die transscendentale Logik. Das erste, was uns zum Behuf der Erkenntniß aller Gegenstände a priori gegeben sein muß, ift das Mannigfaltige der reinen Anschauung; die Synthesis dieses 79 Mannigfaltigen durch die Einbildungskraft ist das zweite, giebt aber noch keine Erkenntniß. Die Begriffe, welche dieser reinen Synthesis Einheit geben und lediglich in der Vorstellung dieser nothwendigen synthetischen Einheit bestehen, thun das dritte zum Erkenntnisse eines vorkommenden 15 Gegenstandes und beruhen auf dem Verstande.

Dieselbe Function, welche den verschiedenen Vorstellungen in einem Urtheile Einheit giebt, die giebt auch der bloßen Synthesis verschiedener Vorstellungen in einer Anschauung Einheit, welche, allgemein ausgestrückt, der reine Verstandesbegriff heißt. Derselbe Verstand also und zwar durch eben dieselbe Handlungen, wodurch er in Begriffen vermittelst der analytischen Einheit die logische Form eines Urtheils zu Stande brachte, bringt auch vermittelst der synthetischen Einheit des Mannigsaltigen in der Anschauung überhaupt in seine Vorstellungen einen transssendentalen Inhalt, weswegen sie reine Verstandesbegriffe heißen, die 25 a priori auf Objecte gehen, welches die allgemeine Logist nicht leisten kann.

Auf solche Beise entspringen gerade so viel reine Verstandesbegriffe, welche a priori auf Gegenstände der Anschauung überhaupt gehen, als es in der vorigen Tasel logische Functionen in allen möglichen Urtheilen gab: denn der Verstand ist durch gedachte Functionen völlig erschöpft und sein Vermögen dadurch gänzlich ausgemessen. Wir wollen diese Begriffe nach dem Aristoteles Kategorien nennen, indem unsre Absicht ur- 80 ansänglich mit der seinigen zwar einerlei ist, ob sie sich gleich davon in der Aussührung gar sehr entsernt.

Rant's Schriften, Berte. IV.

Tafel ber Kategorien.

1.

Der Quantität Ginheit Vielheit Allheit

2.

3.

Der Qualität Realität

Der Relation der Inhareng und Subfifteng (sub-

Regation

stantia et accidens) der Caufaliat und Dependenz

(Urfache und Wirkung)

20

Limitation

der Gemeinschaft (Bechselwirfung zwischen dem Sandeln= den und Leidenden)

4.

Der Modalität Möglichkeit — Unmöglichkeit Dafein - Richtfein Rothwendigfeit - Bufalligfeit.

Diefes ift nun die Verzeichnung aller ursprünglich reinen Begriffe der Synthesis, die der Verstand a priori in sich enthält, und um deren willen er auch nur ein reiner Berftand ift, indem er durch fie allein etwas bei dem Mannigfaltigen der Anschauung verftehen, d. i. ein Dbjekt derfelben denken kann. Diefe Eintheilung ift inftematisch aus einem gemein- 25 81 ichaftlichen Princip, namlich bem Bermögen zu urtheilen (welches eben so viel ift, als das Vermögen zu denken), erzeugt und nicht rhapsodistisch, aus einer auf gut Glud unternommenen Auffuchung reiner Begriffe entstanden, deren Bollzähligkeit man niemals gewiß sein kann, da fie nur durch Induction geschloffen wird, ohne zu gedenken, daß man noch auf die 30 lettere Art niemals einfieht, warum denn grade diese und nicht andre Begriffe dem reinen Verstande beiwohnen. Es war ein eines scharffinnigen Mannes mürdiger Anschlag des Aristoteles, diese Grundbegriffe aufzusuchen. Da er aber kein Principium hatte, so raffte er sie auf, wie fie ihm aufftiegen, und trieb deren zuerft gehn auf, die er Rategorien 35

(Pradicamente) nannte. In der Folge glaubte er noch ihrer fünfe aufgestunden zu haben, die er unter dem Namen der Postprädicamente hinzusfügte. Allein seine Tasel blieb noch immer mangelhaft. Außerdem sinden sich auch einige modi der reinen Sinnlichseit darunter (quando, ubi, situs, singleichen prius, simul), auch ein empirischer (motus), die in dieses Stammregister des Verstandes gar nicht gehören; oder es sind auch die abgeleitete Begriffe mit unter die Urbegriffe gezählt (actio, passio), und an einigen der letztern fehlt es gänzlich.

Um der letztern willen ift also noch zu bemerken: daß die Kategorien, 10 als die wahren Stamm begriffe des reinen Verstandes, auch ihre eben so reine abgeleitete Begriffe haben, die in einem vollständigen System der Transscendental=Philosophie keineswegs übergangen werden können, 82 mit deren bloßer Erwähnung aber ich in einem bloß kritischen Versuch zufrieden sein kann.

Es sei mir erlaubt, diese reine, aber abgeleitete Verstandesbegriffe die Pradicabilien des reinen Berftandes (im Gegenfat der Bradicamente) zu nennen. Wenn man die ursprüngliche und primitive Begriffe hat, so lassen sich die abgeleitete und subalterne leicht hinzusügen und der Stammbaum des reinen Berftandes völlig ausmalen. Da es mir hier 20 nicht um die Bollständigkeit des Systems, sondern nur der Principien zu einem Snftem zu thun ift, fo verfpare ich diefe Erganzung auf eine andere Beschäftigung. Man kann aber diese Absicht ziemlich erreichen, wenn man die ontologische Lehrbücher zur hand nimmt und z. B. der Kategorie der Causalität die Prädicabilien der Kraft, der Handlung, des Leidens, der 25 der Gemeinschaft die der Gegenwart, des Widerstandes, den Prädicamen= ten der Modalität die des Entstehens, Bergebens, der Beränderung u. s. w. unterordnet. Die Rategorien mit den modis der reinen Sinnlichkeit oder auch unter einander verbunden, geben eine große Menge abgeleiteter Begriffe a priori, die zu bemerken und wo möglich bis zur Vollständigkeit zu 30 verzeichnen, eine nühliche und nicht unangenehme, hier aber entbehrliche Bemühung fein würde.

Der Definitionen dieser Kategorien überhebe ich mich in dieser Abshandlung gestissentlich, ob ich gleich im Besitz derselben sein möchte. Ich werde diese Begriffe in der Folge die auf den Grad zergliedern, welcher 83 in Beziehung auf die Methodenlehre, die ich bearbeite, hinreichend ist. In einem System der reinen Bernunft würde man sie mit Necht von mir fordern können: aber hier würden sie nur den Hauptpunkt der Unter-

suchung aus den Augen bringen, indem sie Zweifel und Angrisse erregten, die man, ohne der wesentlichen Absicht etwas zu entziehen, gar wohl auf eine andre Beschäftigung verweisen kann. Indessen leuchtet doch aus dem wenigen, was ich hievon angesührt habe, deutlich hervor, daß ein vollsständiges Wörterbuch mit allen dazu erforderlichen Erklärungen nicht sallein möglich, sondern auch leicht sei zu Stande zu bringen. Die Fächer sind einmal da; es ist nur nöthig, sie auszusüllen, und eine sustematische Topik, wie die gegenwärtige läßt nicht leicht die Stelle versehlen, dahin ein jeder Begrisse eigenthümlich gehört, und zugleich diesenige leicht bes merken, die noch seer ist.

84

### Der

### Analytik der Begriffe

### Zweites Sauptftud.

Bon der Deduction ber reinen Berftandesbegriffe.

Erfter Abschnitt.

Von den Principien einer transscendentalen Deduction überhaupt.

Die Rechtslehrer, wenn sie von Befugnissen und Anmaßungen reden, unterscheiden in einem Rechtshandel die Frage über das, was Rechtens ist (quid iuris), von der, die die Thatsache angeht (quid facti); und in- 20 dem sie von beiden Beweis fordern, so nennen sie den erstern, der die Bessugnis oder auch den Rechtsanspruch darthun soll, die De duction. Wir bedienen uns einer Wenge empirischer Begriffe ohne jemandes Widerrede und halten uns auch ohne Deduction berechtigt, ihnen einen Sinn und eingebildete Bedeutung zuzueignen, weil wir jederzeit die Ersahrung bei 25 Hand haben, ihre objective Realität zu beweisen. Es giebt indessen auch usurpirte Begriffe, wie etwa Glück, Schickfal, die zwar mit sast allgemeiner Nachsicht herumlausen, aber doch bisweilen durch die Frage: quid iuris, in Anspruch genommen werden, da man alsdann wegen der Deduction derselben in nicht geringe Verlegenheit geräth, indem man keinen 30 beutlichen Rechtsgrund weder aus der Ersahrung, noch der Vernunst ansführen kann, dadurch die Besugniß ihres Gebrauchs deutlich würde.

Unter den mancherlei Begriffen aber, die das fehr vermischte Gewebe der menschlichen Erkenntniß ausmachen, giebt es einige, bie auch zum reinen Gebrauch a priori (völlig unabhängig von aller Erfahrung) beftimmt sind, und dieser ihre Befugnift bedarf jederzeit einer Deduction: 5 weil zu der Rechtmäßigkeit eines folchen Gebrauchs Beweise aus der Erfahrung nicht hinreichend sind, man aber doch wissen muß, wie diese Be= griffe sich auf Objecte beziehen konnen, die fie doch aus keiner Erfahrung hernehmen. Ich nenne daher die Erklärung der Art, wie fich Begriffe a priori auf Begenstände beziehen konnen, die transscendentale De-10 duction derfelben und unterscheibe fie von der empirischen Deduction, welche die Art anzeigt, wie ein Begriff durch Erfahrung und Resserion über dieselbe erworben worden, und daher nicht die Rechtmäßigkeit, fonbern bas Kactum betrifft, wodurch der Befit entsprungen.

Bir haben jest ichon zweierlei Begriffe von gang verschiedener Art, 15 die doch barin mit einander übereinkommen, daß sie beiderseits völlig a priori fich auf Gegenftande beziehen, nämlich die Begriffe des Raumes und der Zeit als Formen der Sinnlichkeit und die Rategorien als Begriffe des Verstandes. Von ihnen eine empirische Deduction versuchen wollen, murde gang vergebliche Arbeit sein: weil eben darin das Unter-20 scheidende ihrer Natur liegt, daß fie sich auf ihre Gegenstände beziehen, 86 ohne etwas zu deren Vorstellung aus der Erfahrung entlehnt zu haben. Wenn also eine Deduction berselben nothig ist, so wird fie jederzeit transscendental sein müffen.

Indessen kann man von diesen Begriffen wie von allem Erkenntniß, 25 mo nicht das Principium ihrer Ploglichkeit, doch die Gelegenheitsursachen ihrer Erzeugung in der Erfahrung auffuchen, wo alsdann die Eindrücke der Sinne den erften Anlag geben, die gange Erkenntnigfraft in Unfehung ihrer zu eröffnen und Erfahrung zu Stande zu bringen, die zwei fehr ungleichartige Elemente enthält, nämlich eine Materie zur Erkennt-30 nif aus den Sinnen und eine gemiffe Form, fie zu ordnen, aus dem innern Quell des reinen Anschauens und Denkens, die bei Gelegenheit ber ersteren zuerst in Ausübung gebracht werden und Begriffe hervorbringen. Ein folches Nachspüren der ersten Bestrebungen unserer Erkenntnifikraft, um von einzelnen Wahrnehmungen zu allgemeinen Begriffen zu 35 steigen, hat ohne Zweifel seinen großen Nugen, und man hat es dem berühmten Locke zu verdanken, daß er dazu zuerft den Weg eröffnet hat. Allein eine Deduction ber reinen Begriffe a priori kommt badurch niemals gu

Stande, denn sie liegt ganz und gar nicht auf diesem Wege, weil in Anssehung ihres künftigen Gebrauchs, der von der Erfahrung gänzlich unadshängig sein soll, sie einen ganzandern Geburtsbrief als den der Abstammung von Erfahrungen müssen aufzuzeigen haben. Diese versuchte physiologische Ableitung, die eigentlich gar nicht Deduction heißen kann, weil sie eine guaestio facti betrifft, will ich daher die Erklärung des Besitzes einer reinen Erkenntniß nennen. Es ist also klar, daß von diesen allein es eine transscendentale Deduction und keineswegs eine empirische geben könne, und daß letztere in Ansehung der reinen Begriffe a priori nichts als eitele Bersuche sind, womit sich nur dersenige beschäftigen kann, welcher die ganz 10 eigenthümliche Natur dieser Erkenntnisse nicht begriffen hat.

Db nun aber gleich die einzige Art einer möglichen Deduction der reinen Erkenntniß a priori, nämlich die auf dem transscendentalen Bege, eingeräumt wird, so erhellt dadurch doch eben nicht, daß fie so unumgänglich nothwendig sei. Wir haben oben die Begriffe des Raumes und der 15 Zeit vermittelft einer transscendentalen Deduction zu ihren Quellen verfolgt und ihre objective Gültigkeit a priori erklärt und bestimmt. Gleichwohl geht die Geometrie ihren sichern Schritt durch lauter Erkenntnisse a priori, ohne daß fie fich wegen ber reinen und gefehmäßigen Abkunft ihred Grundbegriffs vom Raume von der Philosophie einen Beglaubigungs= 20 schein erbitten darf. Allein der Gebrauch dieses Begriffs geht in dieser Wiffenschaft auch nur auf die äußere Sinnenwelt, von welcher der Kaum die reine Form ihrer Anschauung ist, in welcher also alle geometrische Er= kenntniß, weil sie sich auf Anschauung a priori gründet, unmittelbare Evidenz hat, und die Gegenstände durch die Erkenntniß selbst a priori 25 88 (der Form nach) in der Anschauung gegeben werden. Dagegen fängt mit ben reinen Berftanbesbegriffen bas unumgangliche Bedürfniß an, nicht allein von ihnen felbst, sondern auch vom Raum die transscendentale Deduction zu suchen: weil, da fie von Gegenständen nicht durch Bradicate der Anschauung und der Sinnlichkeit, fondern des reinen Denkens a priori 30 reden, sie sich auf Gegenstände ohne alle Bedingungen der Sinnlichkeit allgemein beziehen, und die, da fie nicht auf Erfahrung gegründet find, auch in der Anschauung a priori kein Object vorzeigen konnen, worauf fie vor aller Erfahrung ihre Sonthefis gründeten; und daher nicht allein wegen der objectiven Gültigkeit und Schranken ihres Gebrauchs Berdacht 35 erregen, fondern auch jenen Begriff bes Raumes zweidentig machen, dadurch daß fie ihn über die Bedingungen der finnlichen Anschauung zu

gebrauchen geneigt sind, weshalb auch oben von ihm eine transscendentale Deduction von nöthen war. So muß denn der Leser von der unumgängslichen Nothwendigkeit einer solchen transscendentalen Deduction, ehe er einen einzigen Schritt im Felde der reinen Vernunft gethan hat, überzeugt werden; weil er sonst blind verfährt und, nachdem er mannigsaltig umher geirrt hat, doch wieder zu der Unwissenheit zurückehren muß, von der er ausgegangen war. Er muß aber auch die unvermeidliche Schwierigkeit zum voraus deutlich einsehen, damit er nicht über Dunkelheit klage, wo die Sache selbst tief eingehüllt ist, oder über der Wegräumung der Hinderzinsse zu früh verdrossen werde, weil es darauf ankommt, entweder alle 89 Ansprüche zu Einsichten der reinen Vernunft als das beliedteste Feld, nämlich dassenige über die Grenzen aller möglichen Erfahrung hinaus, völlig aufzugeben oder diese kritische Untersuchung zur Vollkommenheit zu bringen.

Wir haben oben an den Begriffen des Raumes und der Zeit mit leichter Mühe begreiflich machen können, wie diese als Erkenntnisse a priori sich gleichwohl auf Gegenstände nothwendig beziehen müssen und eine synthetische Erkenntniß derselben, unabhängig von aller Erfahrung, möglich machten. Denn da nur vermittelst solcher reinen Formen der Sinnlichkeit uns ein Gegenstand erscheinen, d. i. ein Object der empirischen Anschauung sein kann, so sind Raum und Zeit reine Anschauungen, welche die Bedingung der Möglichkeit der Gegenstände als Erscheinungen a priori enthalten, und die Synthesis in denselben hat obejective Gültigkeit.

Die Kategorien des Verstandes dagegen stellen uns gar nicht die Bebingungen vor, unter denen Gegenstände in der Anschauung gegeben werden; mithin können uns allerdings Gegenstände erscheinen, ohne daß sie sich nothwendig auf Functionen des Verstandes beziehen müssen, und dieser also die Bedingungen derselben a priori enthielte. Daher zeigt sich hier eine Schwierigkeit, die wir im Felde der Sinnlichkeit nicht antrasen, wie nämlich subjective Bedingungen des Denkens sollten objective Gültigkeit haben, d. i. Bedingungen der Möglichkeit aller Erkenntniß der Gegenstände abgeben: denn ohne Functionen des Verstandes können 90 allerdings Erscheinungen in der Anschauung gegeben werden. Ich nehme 3. B. den Begriff der Ursache, welcher eine besondere Art der Synthesis bedeutet, da auf etwas A was ganz Verschiedenes B nach einer Regel gesseht wird. Es ist a priori nicht klar, warum Erscheinungen etwas ders

gleichen enthalten follten (denn Erfahrungen kann man nicht zum Beweise anführen, weil die objective Gültigkeit dieses Begriffs a priori muß dargethan werden konnen), und est ift daher a priorizweifelhaft, ob ein solcher Begriff nicht etwa gar leer sei und überall unter den Erscheinungen keinen Gegenstand antreffe. Denn daß Gegenstände ber finnlichen Anschauung 5 den im Gemuth a priori liegenden formalen Bedingungen der Sinnlichkeit gemäß sein müffen, ist daraus klar, weil sie soust nicht Gegenstände für uns fein würden; daß fie aber auch überdem den Bedingungen, deren ber Berftand zur innihetischen Ginheit bes Denkens bedarf, gemäß fein muffen, davon ift die Schlußfolge nicht so leicht einzusehen. Denn es 10 könnten wohl allenfalls Erscheinungen so beschaffen sein, daß der Verstand fie den Bedingungen feiner Einheit gar nicht gemäß fande, und alles so in Bermirrung lage, daß 3. B. in der Reihenfolge der Erscheinungen fich nichts darbote, mas eine Regel ber Sonthefis an die hand gabe und also dem Begriffe der Urfache und Wirkung entspräche, so daß dieser Begriff 15 alfo ganz leer, nichtig und ohne Bedeutung ware. Erscheinungen würden 91 nichts bestoweniger unserer Anschauung Gegenftande barbieten, benn bie Anschauung bedarf der Functionen des Denkens auf feine Beife.

Gedächte man fich von der Mühsamkeit dieser Untersuchungen da= durch loszuwickeln, daß man fagte: die Erfahrung bote unablafftg Bei- 20 fpiele einer folden Regelmäßigkeit der Erscheinungen dar, die genugsam Anlaß geben, den Begriff der Ursache bavon abzusondern und dadurch zugleich die objective Gultigkeit eines folden Begriffe zu bewähren, fo bemerkt man nicht, daß auf diese Weise der Begriff der Ursache gar nicht entspringen kann, sondern daß er entweder völlig a priori im Berstande 25 müsse gegründet sein, oder als ein bloßes Hirngespinst ganzlich aufgegeben werden muffe. Denn diefer Begriff erfordert durchaus, daß etwas A pon der Art sei, daß ein anderes B daraus nothwendig und nach einer ichlechthin allgemeinen Regel folge. Erscheinungen geben gar wohl Källe an die Hand, aus denen eine Regel möglich ift, nach der 30 etwas gewöhnlichermaßen geschieht, aber niemals, daß der Erfolg noth= wendig fei: daher der Sonthefis der Urfache und Wirkung auch eine Dignität anhängt, die man gar nicht empirifch ausdruden kann, nämlich daß die Wirkung nicht blos zu der Urfache hinzu tomme, sondern durch dieselbe gesett sei und aus ihr erfolge. Die ftrenge Allgemeinheit der 35 Regel ist auch gar keine Eigenschaft empirischer Regeln, die durch Induc-92 tion keine andere als comparative Allgemeinheit, d. i. ausgebreitete

1. Buch. 2. Sauptft. 1. Abichn. B. b. Brincipien einer transfc. Deduction überh. 73

Brauchbarkeit, bekommen können. Nun würde sich aber der Gebrauch der reinen Verstandesbegriffe gänzlich ändern, wenn man sie nur als empirische Producte behandeln wollte.

### Übergang

zur transscendentalen Deduction der Kategorien.

Es find nur zwei Falle möglich, unter benen funthetische Borftellung und ihre Gegenstände zusammentreffen, fich auf einander nothwendiger Beise beziehen und gleichsam einander begegnen konnen: entweder wenn ber Gegenstand die Vorstellung, ober diese ben Gegenstand allein möglich 10 macht. Ift das erstere, so ift diese Beziehung nur empirisch, und die Borstellung ist niemals a priori möglich. Und dies ist der Fall mit Erscheinung in Ansehung deffen, was an ihnen zur Empfindung gehört. Sit aber das zweite, weil Vorstellung an sich felbst (benn von deren Causalität vermittelft des Willens ift hier gar nicht die Rede) ihren Gegenstand bem 15 Dafein nach nicht hervorbringt, so ist doch die Vorstellung in Ansehung bes Gegenstandes alsbann a priori bestimmend, wenn burch sie allein es moglich ift, etwas als einen Gegenstand zu erkennen. Es find aber Awei Bedingungen, unter denen allein die Erkenntniß eines Gegenstandes möglich ift, erfilich Anschauung, dadurch berfelbe, aber nur als Er-20 scheinung gegeben wird; zweitens Begriff, dadurch ein Gegenftand 93 gedacht wird, ber diefer Anschauung entspricht. Es ift aber aus bem obigen flar, daß die erfte Bedingung, nämlich die, unter der allein Gegenstände angeschaut werden können, in der That den Objecten der Form nach a priori im Gemuth zum Grunde liege. Mit dieser formalen Bedin-25 gung der Sinnlichkeit ftimmen also alle Erscheinungen nothwendig überein, weil sie nur durch dieselbe erscheinen, d. i. empirisch angeschauet und gegeben werden konnen. Nun fragt es fich, ob nicht auch Begriffe a priori vorausgehen, als Bedingungen, unter denen allein etwas, wenn gleich nicht angeschauet, bennoch als Gegenstand überhaupt gebacht wird; benn alsso bann ift alle empirische Erkenntniß der Gegenftande folchen Begriffen nothwendiger Beise gemäß, weil ohne beren Voraussetzung nichts als Dbject der Erfahrung möglich ift. Nun enthält aber alle Erfahrung außer der Anschanung der Sinne, wodurch etwas gegeben wird, noch einen Begriff von einem Gegenftande, der in der Anschauung gegeben wird as ober erscheint: demnach werden Begriffe von Gegenständen überhaupt als

Bedingungen a priori aller Erfahrungserkenntniß zum Grunde liegen: folglich wird die objective Gultigkeit der Kategorien als Begriffe a priori darauf beruhen, daß durch sie allein Erfahrung (der Form des Denkens nach) möglich sei. Denn alsdann beziehen sie fich nothwendiger Beise und a priori auf Gegenftande der Erfahrung, weil nur vermittelft ihrer 5 überhaupt irgend ein Gegenstand ber Erfahrung gedacht werden kann.

Die transscendentale Deduction aller Begriffe a priori hat also ein Brincipium, worauf die ganze Nachforschung gerichtet werden muß, namlich diefes: daß sie als Bedingungen a priori der Möglichkeit der Erfahrung erkannt werden müffen (es sei der Anschauung, die in ihr angetroffen 10 wird, oder des Denkens). Begriffe, die den objectiven Grund der Moglichkeit der Erfahrung abgeben, find eben darum nothwendig. Die Ent= widelung der Erfahrung aber, worin fie angetroffen werden, ist nicht ihre Deduction (sondern Junstration), weil sie dabei doch nur zufällig sein würden. Ohne diese ursprüngliche Beziehung auf mögliche Erfahrung, 15 in welcher alle Gegenstände der Erkenntnig vorkommen, murde die Beziehung derfelben auf irgend ein Object gar nicht begriffen werden konnen.

Es find aber drei urfprüngliche Quellen (Fähigkeiten ober Bermogen der Seele), die die Bedingungen der Möglichkeit aller Erfahrung enthalten und selbst aus keinem andern Bermögen des Gemüths abgeleitet 20 werden konnen, nämlich Sinn, Ginbildungskraft und Apperception. Darauf gründet fich 1) die Synopfis des Mannigfaltigen a priori durch den Sinn; 2) die Synthesis dieses Mannigfaltigen durch die Einbildungskraft; endlich 3) die Einheit dieser Synthesis durch ursprüngliche Apperception. Alle diese Vermögen haben außer dem empirischen 25 Gebrauch noch einen transscendentalen, der lediglich auf die Form geht und a priori möglich ift. Bon diesem haben wir in Unsehung der 95 Sinne oben im ersten Theile geredet, die zwei andre aber wollen wir jest ihrer Natur nach einzusehen trachten.

Der

30

### Deduction der reinen Berftandesbegriffe

### Zweiter Abschnitt.

Bon den Gründen a priori zur Möglichkeit der Erfahrung. Daß ein Begriff völlig a priori erzeugt werden und fich auf einen Gegenstand beziehen solle, obgleich er weder felbst in den Begriff mog- 35 licher Erfahrung gehört, noch aus Elementen einer möglichen Erfahrung besteht, ist gänzlich widersprechend und unmöglich. Denn er würde alsbann keinen Inhalt haben, darum weil ihm keine Anschauung correspondirte, indem Anschauungen überhaupt, wodurch uns Gegenstände gegeben werden können, das Feld oder den gesammten Gegenstand möglicher Ersfahrung ausmachen. Ein Begriff a priori, der sich nicht auf diese bezöge, würde nur die logische Form zu einem Begriff, aber nicht der Begriff selbst sein, wodurch etwas gedacht würde.

Wenn es also reine Begriffe a priori giebt, so können biese zwar 10 freilich nichts Empirisches enthalten: sie müssen aber gleichwohl lauter Bedingungen a priori zu einer möglichen Erfahrung sein, als worauf allein ihre objective Realität beruhen kann.

Will man baber miffen, wie reine Verftanbesbegriffe moglich feien, so muß man untersuchen, welches die Bedingungen a priori seien, worauf 96 15 die Möglichkeit der Erfahrung ankommt, und die ihr zum Grunde liegen, wenn man gleich von allem Empirischen der Erscheinungen abstrahirt. Ein Begriff, der diefe formale und objective Bedingung der Erfahrung allgemein und zureichend ausbrückt, wurde ein reiner Berftandesbegriff heißen. Habe ich einmal reine Verstandesbegriffe, so kann ich auch wohl 20 Gegenftande erdenken, die vielleicht unmöglich, vielleicht zwar an fich moglich, aber in keiner Erfahrung gegeben werden konnen, indem in der Berknüpfung jener Begriffe etwas weggelaffen fein kann, mas doch jur Bebingung einer möglichen Erfahrung nothwendig gehört (Begriff eines Beiftes), oder etwa reine Verftandesbegriffe weiter ausgedehnt werden, 25 als Erfahrung faffen kann (Begriff von Gott). Die Elemente aber zu allen Erkenntnissen a priori, selbst zu willkürlichen und ungereimten Erdichtungen können zwar nicht von der Erfahrung entlehnt sein (denn sonst waren fie nicht Erkenntniffe a priori); fie muffen aber jederzeit die reine Bedingungen a priori einer möglichen Erfahrung und eines Gegenstandes 30 derfelben enthalten, denn fonft würde nicht allein durch sie gar nichts ge= dacht werden, sondern sie selber wurden ohne Data auch nicht einmal im Denken entstehen konnen.

Diese Begriffe nun, welche a priori das reine Denken bei jeder Ersfahrung enthalten, finden wir an den Kategorien; und es ist schon eine si hinreichende Deduction derselben und Rechtsertigung ihrer objectiven Gültigkeit, wenn wir beweisen können, daß vermittelst ihrer allein ein 97 Gegenstand gedacht werden kann. Weil aber in einem solchen Gedanken

mehr als das einzige Vermögen zu denken, nämlich der Verstand, bes schäftigt ist, und dieser selbst als ein Erkenntnisvermögen, das sich auf Objecte beziehen soll, eben so wohl einer Erläuterung wegen der Mögslichkeit dieser Beziehung bedarf: so müssen wir die subjective Quellen, welche die Grundlage a priori zu der Möglichkeit der Ersahrung auss 5 machen, nicht nach ihrer empirischen, sondern transscendentalen Beschaffens heit zuvor erwägen.

Wenn eine jede einzelne Vorstellung der andern ganz fremd, gleichsam isolirt und von dieser getrennt wäre, so würde niemals so etwas, als Erkenntniß ist, entspringen, welche ein Sanzes verglichener und verknüpfter 10 Vorstellungen ist. Wenn ich also dem Sinne deswegen, weil er in seiner Anschauung Mannigsaltigkeit enthält, eine Synopsis beilege, so correspondirt dieser jederzeit eine Synthesis, und die Receptivität kann nur mit Spontaneität verbunden Erkenntnisse möglich machen. Diese ist nun der Grund einer dreisachen Synthesis, die nothwendiger Beise in allem 15 Erkenntnis vorkommt: nämlich der Apprehension der Vorstellungen als Modificationen des Gemüths in der Anschauung, der Reproduction derselben in der Einbildung und ihrer Recognition im Begriffe. Diese geben nun eine Leitung auf drei subjective Erkenntnisquellen, welche 98 selbst den Verstanden und durch diesen alle Erfahrung als ein empirisches 20 Broduct des Verstandes möglich machen.

### Borlaufige Erinnerung.

Die Deduction der Kategorien ist mit so viel Schwierigkeiten versbunden und nöthigt, so tief in die erste Gründe der Möglichkeit unser Erkenntniß überhaupt einzudringen, daß ich, um die Weitläustigkeit einer 25 vollständigen Theorie zu vermeiden und dennoch bei einer so nothwendigen Untersuchung nichts zu versäumen, es rathsamer gefunden habe, durch folgende vier Rummern den Leser mehr vorzubereiten als zu unterrichten und im nächstsolgenden, dritten Abschnitte die Erörterung dieser Elemente des Verstandes allererst systematisch vorzustellen. Um deswillen wird sich so der Leser dis dahin durch die Dunkelheit nicht abwendig machen lassen, die auf einem Wege, der noch ganz unbetreten ist, anfänglich unvermeidslich ist, sich aber, wie ich hoffe, in gedachtem Abschnitte zur vollständigen Einsicht ausstlären soll.

1.

Bon der Synthesis der Apprehension in der Anschauung.

Unsere Vorstellungen mögen entspringen, woher sie wollen, ob sie durch den Einsuß äußerer Dinge oder durch innere Ursachen gewirkt 5 sind, sie mögen a priori oder empirisch als Erscheinungen entstanden sein: so gehören sie doch als Modificationen des Gemüths zum innern Sinn, 99 und als solche sind alle unsere Erkenntnisse zuletzt doch der formalen Bestingung des innern Sinnes, nämlich der Zeit, unterworfen, als in welcher sie insgesammt geordnet, verknüpft und in Verhältnisse gebracht werden müssen. Dieses ist eine allgemeine Anmerkung, die man bei dem folgens den durchaus zum Grunde legen muß.

Jede Anschaung enthält ein Mannigfaltiges in sich, welches doch nicht als ein solches vorgestellt werden würde, wenn das Gemüth nicht die Zeit in der Folge der Eindrücke auf einander unterschiede: denn als in einem Augenblick enthalten kann jede Borstellung niemals etwas anderes als absolute Einheit sein. Damit nun aus diesem Mannigsaltigen Einheit der Anschauung werde (wie etwa in der Vorstellung des Kaumes), so ist erstlich das Durchlausen der Mannigsaltigkeit und dann die Zusammennehmung desselben nothwendig, welche Handlung ich die Synthesis der Apprehension nenne, weil sie gerade zu auf die Anschaung gerichtet ist, die zwar ein Mannigsaltiges darbietet, dieses aber als ein solches und zwar in einer Vorstellung enthalten niemals ohne eine dabei vorkommende Synthesis bewirken kann.

Diese Synthesis der Apprehension muß nun auch a priori, d. i. in Ansehung der Borstellungen, die nicht empirisch sind, ausgeübt werden. Denn ohne sie würden wir weder die Borstellungen des Raumes, noch der Zeit a priori haben können: da diese nur durch die Synthesis des Mannig= 100 faltigen, welches die Sinnlichkeit in ihrer ursprünglichen Receptivität dar= bietet, erzeugt werden können. Also haben wir eine reine Synthesis der Apprehension.

2.

Bon der Synthesis der Reproduction in der Einbildung.

Estift zwar ein blos empirisches Gesetz, nach welchem Vorstellungen, die sich oft gefolgt oder begleitet haben, sich mit einander endlich vergesells schaften und dadurch in eine Verknüpfung setzen, nach welcher auch ohne

die Gegenwart des Gegenstandes eine dieser Vorstellungen einen Übergang bes Gemüths zu ber andern nach einer beftandigen Regel hervorbringt. Diefes Gefet der Reproduction fest aber voraus: daß die Erscheinungen felbst wirklich einer solchen Regel unterworfen seien, und daß in dem Mannigfaltigen ihrer Borftellungen eine gemiffen Regeln gemäße 5 Begleitung ober Folge fratt finde; benn ohne das murde unfere empirische Einbildungsfraft niemals etwas ihrem Vermögen Gemäßes zu thun bekommen, also wie ein todtes und uns selbst unbekanntes Bermögen im Inneren des Gemüths verborgen bleiben. Bürde der Zinnober bald roth, bald fcmarz, bald leicht, bald fcmer fein, ein Menfch bald in diefe, 10 bald in jene thierische Geftalt verändert werden, am längsten Tage bald 101 das Land mit Früchten, bald mit Eis und Schnee bedeckt sein, so konnte meine empirische Einbildungekraft nicht einmal Gelegenheit bekommen, bei der Vorstellung der rothen Farbe den schweren Zinnober in die Gedanken zu bekommen; oder wurde ein gewiffes Wort bald diesem, bald 15 jenem Dinge beigelegt, oder auch eben daffelbe Ding bald fo, bald anders benannt, ohne daß hierin eine gemisse Regel, der die Erscheinungen schon von felbst unterworfen find, herrschte, so konnte keine empirische Synthesis der Reproduction ftatt finden.

Es muß also etwas sein, mas felbst diese Reproduction der Erschei= 20 nungen möglich macht, dadurch daß es der Grund a priori einer nothwendigen synthetischen Einheit berselben ift. Hierauf aber kommt man bald, wenn man fich befinnt, daß Erscheinungen nicht Dinge an fich selbst, fondern das bloge Spiel unferer Borftellungen find, die am Ende auf Bestimmungen des inneren Sinnes auslaufen. Wenn wir nun darthun 25 können, daß felbst unsere reinste Anschauungen a priori keine Erkenntniß verschaffen, außer so fern fie eine folche Verbindung des Mannigfaltigen enthalten, die eine durchgängige Synthesis der Reproduction möglich macht, fo ift diefe Sonthesis der Einbildungefraft auch vor aller Erfahrung auf Principien a priori gegründet, und man muß eine reine trans- 30 scendentale Synthefis derselben annehmen, die selbst der Möglichkeit aller 102 Erfahrung (als welche die Reproducibilität der Erfcheinungen nothwendig porausfekt) zum Grunde liegt. Nun ift offenbar, daß, wenn ich eine Linie in Gedanken ziehe, oder die Reit von einem Mittag zum andern benten, oder auch nur eine gewiffe gahl mir vorstellen will, ich erstlich nothwen- 35 dig eine dieser mannigfaltigen Borstellungen nach der andern in Gedanken faffen muffe. Burde ich aber die vorhergehende (bie erfte Theile der

Linie, die vorhergehende Theile der Zeit oder die nach einander vorgestellte Einheiten) immer aus den Gedanken verlieren und sie nicht reproduciren, indem ich zu den folgenden fortgehe, fo wurde niemals eine ganze Borstellung und keiner aller vorgenannten Gedanken, ja gar nicht einmal die 5 reinste und erste Grundvorftellungen von Raum und Zeit entspringen fonnen.

Die Synthesis der Apprehensson ist also mit der Synthesis der Reproduction unzertrennsich verbunden. Und da jene den transscendentalen Grund der Möglichkeit aller Erkenntnisse überhaupt (nicht blos der empi-10 rischen, sondern auch der reinen a priori) ausmacht, so gehört die reproductive Synthesis der Einbildungsfraft zu den transscendentalen Handlungen bes Gemüths, und in Ruckficht auf diefelbe wollen wir diefes Ber= mogen auch das transscendentale Bermogen der Ginbilbungefraft nennen.

103

## 3. Bon ber Snuthefis ber Recognition im Begriffe.

15

Dhne Bewuftfein, daß das, was wir denken, eben daffelbe fei, mas wir einen Augenblick zuvor dachten, würde alle Reproduction in der Reihe der Vorstellungen vergeblich sein. Denn es ware eine neue Vorstellung im jegigen Zustande, die zu dem Actus, wodurch fie nach und nach hat 20 erzeugt werden sollen, gar nicht gehörte, und das Mannigfaltige derfelben wurde immer kein Ganzes ausmachen, weil es ber Ginheit ermangelte, die ihm nur das Bewußtsein verschaffen kann. Bergeffe ich im Bahlen, daß die Einheiten, die mir jest vor Sinnen schweben, nach und nach zu einander von mir hinzugethan worden find, so würde ich die Erzeugung 25 der Menge durch diese successive Hinzuthnung von Einem zu Einem, mithin auch nicht die Zahl erkennen; benn diefer Begriff besteht lediglich in dem Bewußtsein dieser Einheit der Synthesis.

Das Bort Begriff konnte uns ichon von felbst zu diefer Bemerkung Anleitung geben. Denn dieses eine Bewuftfein ift es, was das Mannig-30 faltige, nach und nach Angeschaute und dann auch Reproducirte in eine Borftellung vereinigt. Dieses Bewußtsein kann oft nur ichwach fein, fo daß wir es nur in der Wirkung, nicht aber in dem Actus selbst, d. i. unmittelbar, mit der Erzeugung der Vorstellung verknüpfen: aber unerachtet 104 diefer Unterschiede muß doch immer ein Bewuftfein angetroffen werden, 35 wenn ihm gleich die hervorstechende Klarheit mangelt, und ohne dasselbe

find Begriffe und mit ihnen Erkenntnis von Gegenftanden gang un-

Und hier ift es denn nothwendig, sich darüber verständlich zu machen, was man denn unter dem Ausdruck eines Gegenstandes der Borstellungen meine. Wir haben oben gesagt, daß Erscheinungen selbst nichts als sinns bliche Borstellungen sind, die an sich in eben derselben Art nicht als Gegenstände (außer der Borstellungskraft) müssen angesehen werden. Was verssteht man denn, wenn man von einem der Erkenntniß correspondirenden, mithin auch davon unterschiedenen Gegenstande redet? Es ist leicht einzusehen, daß dieser Gegenstand nur als etwas überhaupt — X müsse ges 10 dacht werden, weil wir außer unserer Erkenntniß doch nichts haben, welches wir dieser Erkenntniß als correspondirend gegenübersehen könnten.

Bir finden aber, daß unser Gedanke von der Beziehung aller Erstenntniß auf ihren Gegenstand etwaß von Nothwendigkeit bei sich führe, da nämlich dieser als daßzenige angesehen wird, was dawider ist, daß is unsere Erkenntnisse nicht aufs Gerathewohl oder beliebig, sondern a priori auf gewisse Beise bestimmt sind: weil, indem sie sich auf einen Gegensstand beziehen sollen, sie auch nothwendiger Beise in Beziehung auf diesen unter einander übereinstimmen, d. i. diezenige Einheit haben müssen, welche den Begriff von einem Gegenstande ausmacht.

Es ift aber klar, daß, da wir es nur mit dem Mannigfaltigen unserer Borftellungen zu thun haben, und jenes X, was ihnen correspondirt (ber Gegenstand), weil er etwas von allen unsern Vorstellungen Unterschiede= nes sein soll, für und nichts ift, die Einheit, welche der Gegenstand nothwendig macht, nichts anders fein konne, als die formale Einheit des Be= 25 mußtfeins in der Synthefis des Mannigfaltigen der Borftellungen. Alsbann sagen wir: wir erkennen den Gegenstand, wenn wir in dem Mannigfaltigen der Anschauung synthetische Einheit bewirkt haben. Diese ist aber unmöglich, wenn die Anschauung nicht durch eine solche Function der Synthesis nach einer Regel hat hervorgebracht werden können, welche 30 die Reproduktion des Mannigfaltigen a priori nothwendig und einen Be= griff, in welchem dieses sich vereinigt, möglich macht. So benken wir uns einen Triangel als Gegenstand, indem wir uns der Zusammensehung pon drei geraden Linien nach einer Regel bewußt find, nach welcher eine 35 folde Anschauung jederzeit dargeftellt werden fann. Diefe Ginheit der Regel bestimmt nun alles Mannigfaltige und schränkt es auf Bedinaungen ein, welche die Einheit der Apperception möglich machen; und

der Begriff dieser Einheit ist die Vorstellung vom Gegenstande = X, den ich durch die gedachte Prädicate eines Triangels denke.

Alles Erkenntniß erfordert einen Begriff, dieser mag nun so unvoll- 106 kommen oder so dunkel sein, wie er wolle; dieser aber ist seiner Form nach 5 jederzeit etwas Allgemeines, und was zur Regel dient. So dient der Bezgriff vom Körper nach der Einheit des Mannigsaltigen, welches durch ihn gedacht wird, unserer Erkenntniß äußerer Erscheinungen zur Regel. Eine Regel der Auschauungen kann er aber nur dadurch sein, daß er bei gegebenen Erscheinungen die nothwendige Reproduction des Mannigsaltigen derselben, mithin die synthetische Einheit in ihrem Bewußtsein vorsstellt. So macht der Begriff des Körpers bei der Wahrnehmung von Etwas außer uns die Vorstellung der Ausdehnung und mit ihr die der Undurchdringlichkeit, der Gestalt ze. nothwendig.

Aller Nothwendigkeit liegt jederzeit eine transscendentale Bedingung 31 zum Grunde. Also muß ein transscendentaler Grund der Einheit des Bewußtseins in der Synthesis des Mannigfaltigen aller unserer Anschausungen, mithin auch der Begriffe der Objecte überhaupt, folglich auch aller Gegenstände der Erfahrung angetroffen werden, ohne welchen es unmöglich wäre, zu unsern Anschauungen irgend einen Gegenstand zu denken: denn dieser ist nichts mehr als das Etwas, davon der Begriff eine solche Nothwendiakeit der Synthesis ausdrückt.

Diese ursprüngliche und transscendentale Bedingung ist nun keine andere, als die transscendentale Apperception. Das Bewußtsein 107 seiner selbst nach den Bestimmungen unseres Zustandes bei der innern Bahrnehmung ist blos empirisch, jederzeit wandelbar, es kann kein stehens des oder bleibendes Selbst in diesem Flusse innrer Erscheinungen geben, und wird gewöhnlich der innre Sinn genannt, oder die empirische Apperception. Das, was nothwendig als numerisch identisch vorgestellt werden soll, kann nicht als ein solches durch empirische Data gedacht werden. Es muß eine Bedingung sein, die vor aller Ersahrung vorhers geht und diese selbst möglich macht, welche eine solche transscendentale Boraussehung geltend machen soll.

Run können keine Erkenntnisse in uns statt sinden, keine Berknüpfung und Einheit derselben unter einander ohne diejenige Einheit des Bewußts seins, welche vor allen Datis der Anschauungen vorhergeht, und worauf in Beziehung alle Vorstellung von Gegenständen allein möglich ist. Dieses reine, ursprüngliche, unwandelbare Bewußtsein will ich nun die transsunt schriften. Berke. IV.

fcendentale Apperception nennen. Daß sie diesen Namen verdiene, erhellt schon darauß: daß selbst die reinste objective Einheit, nämlich die der Begriffe a priori (Kaum und Zeit), nur durch Beziehung der Auschausungen auf sie möglich sei. Die numerische Einheit dieser Apperception liegt also a priori allen Begriffen eben so wohl zum Grunde, als die Mans singsaltigkeit des Raumes und der Zeit den Anschauungen der Sinnlichkeit.

Eben diese transscendentale Einheit der Upperception macht aber aus allen möglichen Erscheinungen, die immer in einer Erfahrung beis fammen sein können, einen Zusammenhang aller dieser Vorstellungen nach Gesehen. Denn diese Einheit des Bewußtseins ware unmöglich, 10 wenn nicht das Gemüth in der Erkenntniß des Mannigfaltigen fich der Identität der Function bewußt werden konnte, wodurch fie daffelbe funthetisch in einer Erkenntniß verbindet. Also ist das ursprüngliche und nothwendige Bemußtsein der Identität seiner selbst zugleich ein Bemußtsein einer eben so nothwendigen Einheit der Synthesis aller Erscheinungen 15 nach Begriffen, d. i. nach Regeln, die sie nicht allein nothwendig reproducibel machen, sondern dadurch auch ihrer Unschauung einen Gegenstand bestimmen, d. i. den Begriff von Etwas, darin sie nothwendig zusammenhangen: benn das Gemuth konnte fich unmöglich die Sbentität feiner selbst in der Mannigfaltigkeit seiner Vorstellungen und zwar a priori 20 denken, wenn es nicht die Identität seiner Sandlung vor Augen hatte, welche alle Synthesis der Apprehension (die empirisch ist) einer transscen= dentalen Einheit unterwirft und ihren Zusammenhang nach Regeln a priori zuerst möglich macht. Runmehr werden wir auch unsere Begriffe von einem Gegenstande überhaupt richtiger bestimmen konnen. Alle 25 Borftellungen haben als Vorftellungen ihren Gegenstand und können selbst wiederum Gegenstände anderer Vorstellungen sein. Erscheinungen 109 sind die einzigen Gegenftande, die und unmittelbar gegeben werden konnen, und das, was fich darin unmittelbar auf den Gegenstand bezieht, heifit Anschauung. Run find aber diese Erscheinungen nicht Dinge an w sich felbst, sondern selbst nur Vorftellungen, die wiederum ihren Gegen= stand haben, der also von und nicht mehr angeschaut werden kann und daher der nichtempirische, d. i. transscendentale, Gegenstand = X genannt werden mag.

Der reine Begriff von biesem transscendentalen Gegenstande (der 35 wirklich bei allen unsern Erkenntnissen immer einerlei — X ist) ist das, was allen unsern empirischen Begriffen überhaupt Beziehung auf einen

Gegenftand, d. i. objective Realität, verschaffen kann. Diefer Begriff kann nun gar keine bestimmte Anschauung enthalten und wird also nichts anders als diejenige Einheit betreffen, die in einem Mannigfaltigen der Erkenntniß angetroffen werden muß, fo fern es in Beziehung auf einen 5 Gegenstand steht. Diese Beziehung aber ift nichts anders, als die nothwendige Einheit des Bewußtseins, mithin auch der Synthesis des Mannigfaltigen durch gemeinschaftliche Function des Gemüths, es in einer Vorstellung zu verbinden. Da nun diese Einheit als a priori nothwendig angesehen werden muß (weil die Erkenntniß fonft ohne Gegenftand sein 10 würde), so wird die Beziehung auf einen transscendentalen Gegenstand, d. i. die objective Realität unserer empirischen Erkenntniß, auf dem trans= scendentalen Gesetze bernhen, daß alle Erscheinungen, so fern und dadurch 110 Gegenstände gegeben werden sollen, unter Regeln a priori der fonthetischen Einheit derselben stehen müffen, nach welchen ihr Berhältniß in der em-15 pirischen Anschauung allein möglich ist, d. i. daß sie eben sowohl in der Erfahrung unter Bedingungen der nothwendigen Einheit der Apperception, als in der blogen Anschauung unter ben formalen Bedingungen bes Raumes und der Zeit stehen müffen, ja daß durch jene jede Erkenntniß allererft möglich werde.

20

# Vorläufige Erklärung der Möglichkeit der Rategorien als Erkenntnisse a priori.

4.

Es ist nur eine Ersahrung, in welcher alle Wahrnehmungen als im durchgängigen und gesehmäßigen Zusammenhange vorgestellt werden: 25 eben so wie nur ein Raum und Zeit ist, in welcher alle Formen der Erscheinung und alles Verhältniß des Seins oder Nichtseins statt sinden. Wenn man von verschiedenen Ersahrungen spricht, so sind es nur so viel Wahrnehmungen, so fern solche zu einer und derselben allgemeinen Ersahrung gehören. Die durchgängige und synthetische Einheit der Wahrs nehmungen macht nämlich gerade die Form der Ersahrung aus, und sie ist nichts anders, als die synthetische Einheit der Erscheinungen nach Besgriffen.

Einheit der Synthesis nach empirischen Begriffen würde gang zu- 111 fällig sein, und gründeten diese sich nicht auf einen transscendentalen

Grund der Einheit, so würde es möglich sein, daß ein Gewühl von Ersscheinungen unsere Seele anfüllte, ohne daß doch daraus jemals Erfahstung werden könnte. Alsdann fiele aber auch alle Beziehung der Erkeuntsniß auf Gegenstände weg, weil ihr die Verknüpfung nach allgemeinen und nothwendigen Gesehen mangelte, mithin würde sie zwar gedankenlose Anschauung, aber niemals Erkenntniß, also für uns so viel als gar nichts sein.

Die Bedingungen a priori einer möglichen Erfahrung überhaupt sind zugleich Bedingungen der Möglichkeit der Gegenstände der Erfahrung. Run behaupte ich: die oben angeführte Kategorien sind nichts 10 anders, als die Bedingungen des Denkens in einer möglichen Erfahrung, so wie Raum und Zeit die Bedingungen der Ansichauung zu eben derselben enthalten. Also sind jene auch Grundbegriffe, Objecte überhaupt zu den Erscheinungen zu denken und haben also a priori objective Gültigkeit; welches dasjenige war, was wir eigentlich wissen 15 wollten.

Die Möglichkeit aber, ja sogar die Nothwendigkeit dieser Kategorien bernht auf der Beziehung, welche die gesammte Sinnlichkeit und mit ihr auch alle mögliche Erscheinungen auf die ursprüngliche Apperception haben, in welcher alles nothwendig den Bedingungen der durchgängigen Einheit des 20 112 Selbstbewußtseins gemäß sein, d. i. unter allgemeinen Functionen der Synsthesis stehen muß, nämlich der Synthesis nach Begriffen, als worin die Apperception allein ihre durchgängige und nothwendige Identität a priori beweisen kann. So ist der Begriff einer Ursache nichts anders, als eine Synthesis (dessen, was in der Zeitreihe folgt, mit andern Erscheinungen) 25 nach Begriffen, und ohne dergleichen Einheit, die ihre Regel a priori hat und die Erscheinungen sich unterwirft, würde durchgängige und allgemeine, mithin nothwendige Einheit des Bewußtseins in dem Mannigfalstigen der Wahrnehmungen nicht angetroffen werden. Diese würden aber alsdann auch zu keiner Ersahrung gehören, folglich ohne Object und nichts 30 als ein blindes Spiel der Borstellungen, d. i. weniger als ein Traum sein.

Alle Bersuche, jene reine Berstandesbegriffe von der Erfahrung absauleiten und ihnen einen blos empirischen Ursprung zuzuschreiben, sind also ganz eitel und vergeblich. Ich will davon nichts erwähnen, daß z. E. der Begriff einer Ursache den Zug von Nothwendigkeit bei sich führt, 35 welche gar keine Erfahrung geben kann, die uns zwar lehrt, daß auf eine Erscheinung gewöhnlicher Maßen etwas Andres folge, aber nicht, daß es

nothwendig darauf folgen müffe, noch daß a priori und ganz allgemein darauß als einer Bedingung auf die Folge könne geschlossen werden. Aber jene empirische Regel der Affociation, die man doch durchgängig annehmen muß, wenn man sagt, daß alles in der Reihenfolge der Besgebenheiten dermaßen unter Regeln stehe, daß niemals etwas geschieht, 113 vor welchem nicht etwas vorhergehe, darauf es jederzeit solge: dieses als ein Gesetz der Natur, worauf beruht es? frage ich, und wie ist selbst diese Association möglich? Der Grund der Möglichkeit der Association des Mannigsaltigen, so fern er im Objecte liegt, heißt die Affinität des Wannigsaltigen. Ich frage also, wie macht ihr euch die durchgängige Affinität der Erscheinungen (dadurch sie unter beständigen Gesehen stehen und darunter gehören müssen) begreislich?

Rach meinen Grundfäten ist fie fehr wohl begreiflich. Alle mögliche Erscheinungen gehören als Vorstellungen zu dem ganzen möglichen Selbst-15 bewußtsein. Bon diesem aber als einer transscendentalen Vorstellung ift die numerische Identität unzertrennlich und a priori gewiß, weil nichts in das Erkenntniß kommen kann, ohne vermittelft diefer ursprünglichen Apperception. Da nun diese Identität nothwendig in der Sunthefis alles Mannigfaltigen ber Erscheinungen, so fern fie empirische Erkenntniß 20 werden foll, hinein kommen muß, fo find die Erscheinungen Bedingungen a priori unterworfen, welchen ihre Southefis (ber Apprehenfion) burchgängig gemäß sein muß. Nun heißt aber die Vorstellung einer allgemeinen Bedingung, nach welcher ein gewisses Mannigfaltige (mithin auf einerlei Art) gesett werden kann, eine Regel und, wenn es fo gefeht 25 merben muß, ein Geset. Also stehen alle Erscheinungen in einer burch= gängigen Berknüpfung nach nothwendigen Gefeten und mithin in einer 114 transscendentalen Affinität, worans die empirische die bloße Folge ift.

Daß die Natur sich nach unserm subjectiven Grunde der Appercep30 tion richten, ja gar davon in Ansehung ihrer Gesehmäßigkeit abhängen
solle, sautet wohl sehr widersinnisch und befremdlich. Bedenkt man aber,
daß diese Natur an sich nichts als ein Inbegriff von Erscheinungen, mithin kein Ding an sich, sondern blos eine Menge von Vorstellungen des
Gemüths sei, so wird man sich nicht wundern, sie blos in dem Radical35 vermögen aller unsrer Erkenntniß, nämlich der transscendentalen Apperception, in derjenigen Einheit zu sehen, um deren willen allein sie Object
aller möglichen Ersahrung, d. i. Natur, heißen kann; und daß wir auch

eben darum diese Einheit a priori, mithin auch als nothwendig erkennen können, welches wir wohl müßten unterwegens lassen, wäre sie unabhängig von den ersten Duellen unseres Denkens an sich gegeben. Denn da wüßte ich nicht, wo wir die synthetische Sätze einer solchen allgemeinen Naturzeinheit hernehmen sollten, weil man sie auf solchen Fall von den Gegenz ständen der Natur selbst entlehnen müßte. Da dieses aber nur empirisch geschehen könnte, so würde darans keine andere als blos zufällige Einheit gezogen werden können, die aber bei weitem an den nothwendigen Zuzsammenhang nicht reicht, den man meint, wenn man Natur nennt.

115

Der

10

## Deduction der reinen Verstandesbegriffe Dritter Abschnitt.

Bon bem Verhältniffe des Verstandes zu Gegenständen übers haupt und ber Möglichkeit biese a priori zu erkennen.

Was wir im vorigen Abschnitte abgesondert und einzeln vortrugen, 15 wollen wir jeht vereinigt und im Zusammenhange vorstellen. Es sind drei subjective Erkenntnißquellen, worauf die Möglichkeit einer Erfahrung überhaupt und Erkenntniß der Gegenstände derselben beruht: Sinn, Einbildungskraft und Apperception; jede derselben kann als empirisch, nämlich in der Anwendung auf gegebene Erscheinungen, betrachtet 20 werden, alle aber sind auch Elemente oder Grundlagen a priori, welche selbst diesen empirischen Gebrauch möglich machen. Der Sinn stellt die Erscheinungen empirisch in der Wahrnehmung vor, die Einbildungsstraft in der Association (und Reproduction), die Apperception in dem empirischen Bewußtsein der Identität dieser reproductiven Bors 25 stellungen mit den Erscheinungen, dadurch sie gegeben waren, mithin in der Recognition.

Es liegt aber der fämmtlichen Wahrnehmung die reine Anschauung (in Ansehung ihrer als Vorstellung die Form der inneren Anschauung, 116 die Zeit), der Association die reine Synthesis der Einbildungskraft und 30 dem empirischen Bewußtsein die reine Apperception, d. i. die durchgängige Identität seiner selbst bei allen möglichen Vorstellungen, a priori zum Grunde.

Wollen wir nun den innern Grund diefer Berknüpfung der Borstellungen bis auf denjenigen Bunkt verfolgen, in welchem fie alle gufammenlaufen muffen, um darin allererft Ginheit der Erkenntniß zu einer möglichen Erfahrung zu bekommen, so müssen wir von der reinen Apper-5 ception anfangen. Alle Anschanungen sind füt uns nichts und gehen uns nicht im mindeften etwas an, wenn fie nicht ins Bewußtsein aufgenommen werden konnen, sie mogen nun direct oder indirect darauf einfließen, und nur durch dieses allein ist Erkenntniß möglich. Wir find uns a priori ber durchgängigen Identität unserer selbft in Ansehung aller Borftellungen, 10 die zu unserem Erkenntniß jemals gehören konnen, bewußt, als einer nothwendigen Bedingung der Möglichkeit aller Borftellungen (weil diefe in mir doch nur baburch etwas vorstellen, daß fie mit allem andern gu einem Bewußtsein gehören, mithin darin wenigstens muffen verknüpft merben konnen). Dies Brincip fteht a priori fest und kann bas trans-15 scendentale Brincip der Einheit alles Mannigfaltigen unserer Borstellungen (mithin auch in der Anschauung) heißen. Run ist die Einheit bes Mannigfaltigen in einem Subject funthetisch: also giebt die reine Apperception ein Principium der synthetischen Einheit des Mannig- 117 faltigen in aller möglichen Anschauung an die Hand.\*)

<sup>\*)</sup> Man gebe auf biefen Sat wohl acht, der von großer Wichtigfeit ift. Alle Borftellungen haben eine nothwendige Beziehung auf ein mögliches empirifches Bewußtfein: benn hatten fie biefest nicht, und ware es ganglich unmöglich, fich ihrer bewußt zu werden, so wurde das so viel sagen, sie existicten gar nicht. Alles emvirische Bewuftfein hat aber eine nothwendige Beziehung auf ein transscendentales 25 (bor aller befondern Erfahrung vorhergehendes) Bewußtfein, näulich bas Bewußtjein meiner felbst als die ursprfingliche Apperception. Es ist also schlechthin nothwendig, daß in meinem Erfenntniffe alles Bewuftfein gu einem Bewuftfein (meiner felbst) gehore. Sier ift nun eine fnuthetische Ginheit des Mannigfaltigen (Bewußtfeins), die a priori erfannt wird und gerade jo ben Grund gu fnnthetischen 30 Sagen a priori, die bas reine Denken betreffen, als Rann und Zeit zu folchen Sagen, die die Form der blogen Anschanung angehen, abgiebt. Der innthetische Sag: bag alles verschiedene empirische Bewußtfein in einem einigen Gelbftbewußtsein verbunden fein muffe, ift ber fchtedithin erfte und funthetische Grundfat unferes Denkens überhaupt. Es ift aber nicht aus ber Acht zu laffen, daß 35 die bloße Borftellung Ich in Beziehung auf alle andere (beren collective Einheit fie möglich macht) bas transfcendentale Bewuftsein fei. Diefe Borftellung mag nun flar (empirisches Bewuftfein) oder dunkel fein, daran liegt hier nichts, ja nicht einmal an der Birklichfeit deffelben; fondern die Möglichfeit der logischen Form alles Erfenntniffes beruht nothwendig auf dem Berhaltniß zu diejer Apperception 40 als einem Bermogen.

Diese synthetische Einheit sett aber eine Synthesis voraus ober schließt sie ein; und soll jene a priori nothwendig sein, so muß lettere auch eine Synthesis a priori sein. Also bezieht sich die transscendentale Einsbeit der Apperception auf die reine Synthesis der Einbildungskraft als eine Bedingung a priori der Möglichkeit aller Zusammensehung des 5 Mannigsaltigen in einer Erkenntniß. Es kann aber nur die productive Synthesis der Einbildungskraft apriori statt sinden; denn die resproductive beruht auf Bedingungen der Erfahrung. Also ist das Prinzcipium der nothwendigen Einheit der reinen (productiven) Synthesis der Einbildungskraft vor der Apperception der Grund der Möglichkeit 10 aller Erkenntniß, besonders der Erfahrung.

Nun nennen wir die Synthesis des Mannigsaltigen in der Einbilsdungsfraft transscendental, wenn ohne Unterschied der Anschauungen sie auf nichts, als blos auf die Verdindung des Mannigsaltigen a priori geht, und die Einheit dieser Synthesis heißt transscendental, wenn sie in Be= 15 ziehung auf die ursprüngliche Einheit der Apperception als a priori noth= wendig vorgestellt wird. Da diese letztere nun der Möglichkeit aller Erstenntnisse zum Grunde liegt, so ist die transscendentale Einheit der Syn= thesis der Einbildungskraft die reine Form aller möglichen Erkenntniß, durch welche mithin alle Gegenstände möglicher Ersahrung a priori vor= 20 gestellt werden müssen.

119 Die Einheit der Apperception in Beziehung auf die Spn= thefis ber Einbildungefraft ift ber Berftand und eben diefelbe Einheit beziehungsweise auf die transscendentale Sonthefis der Einbildungefraft der reine Berftand. Alfo find im Berftande reine 25 Erkenntniffe a priori, welche die nothwendige Einheit der reinen Synthesis der Einbildungekraft in Ansehung aller möglichen Erscheinungen enthalten. Diefes find aber die Rategorien, b. i. reine Berftandesbegriffe; folglich enthält die empirische Erkenntnißtraft des Menschen nothwendig einen Berftand, der fich auf alle Gegenstände der Sinne, obgleich nur vermittelft 30 ber Anschauung und der Sonthesis derselben durch Einbildungstraft begieht, unter welchen also alle Erscheinungen als Data zu einer möglichen Erfahrung stehen. Da nun diese Beziehung der Erscheinungen auf mogliche Erfahrung ebenfalls nothwendig ist (weil wir ohne diese gar keine Erkenntniß durch fie bekommen wurden, und fie und mithin gar nichts an- 35 gingen), fo folgt, daß der reine Verftand vermittelft der Kategorien ein

formales und sunthetisches Principium aller Erfahrungen sei, und die Erscheinungen eine nothwendige Beziehung auf den Berftand haben.

Sett wollen wir den nothwendigen Zusammenhang des Verstandes mit den Erscheinungen vermittelft ber Rategorien dadurch vor Augen 5 legen, daß wir von unten auf, nämlich dem Empirischen, anfangen. Das erste, was und gegeben wird, ift Erscheinung, welche, wenn fie mit Be= 120 wußtsein verbunden ift, Wahrnehmung heißt (ohne das Verhältniß zu einem wenigstens möglichen Bewuftsein wurde Erscheinung für uns niemals ein Gegenstand der Erkenntniß werden konnen und alfo für uns 10 nichts fein und, weil sie an sich felbst keine objective Realität hat und nur im Erkenntniffe eriftirt, überall nichts fein). Beil aber jede Erscheinung ein Mannigfaltiges enthält, mithin verschiedene Bahrnehmungen im Gemuthe an sich zerftreuet und einzeln angetroffen werden, so ist eine Berbindung derfelben nöthig, welche fie in dem Sinne felbft nicht haben 15 konnen. Es ift also in uns ein thatiges Vermögen der Sonthefis biefes Mannigfaltigen, welches wir Einbildungstraft nennen, und deren unmittelbar an den Wahrnehmungen ausgeübte Handlung ich Apprehension nenne\*). Die Einbildungefraft foll nämlich bas Mannigfaltige der Anschauung in ein Bild bringen; vorher muß fie also die Eindrücke in ihre 20 Thätigkeit aufnehmen, b. i. apprehendiren.

Es ift aber flar, daß felbst diese Apprehension des Mannigfaltigen 121 allein noch kein Bild und keinen Zusammenhang der Eindrücke hervorbringen murde, wenn nicht ein subjectiver Grund da mare, eine Wahrnehmung, von welcher bas Gemuth zu einer andern übergegangen, zu den 25 nachfolgenden herüber zu rufen und so ganze Reihen derselben barzustellen. d. i. ein reproductives Vermögen der Einbildungsfraft, welches denn auch nur empirisch ift.

Weil aber, wenn Borftellungen fo, wie fie gufammen gerathen, ein= ander ohne Unterschied reproducirten, wiederum kein bestimmter Ru-30 sammenhang derfelben, sondern blod regellose Haufen derfelben, mithin

<sup>\*)</sup> Dag die Einbildungstraft ein nothwendiges Ingredienz der Bahrnehmung felbst sei, baran hat wohl noch kein Psychologe gedacht. Das kommt daher, weil man biefes Bermögen theils nur auf Reproductionen einschränfte, theils weil man glaubte, die Sinne lieferten uns nicht allein Gindrude, sondern fekten folde auch 35 fogar zusammen und brachten Bilber ber Gegenftande zuwege, wozu ohne Zweifel außer ber Empfänglichkeit ber Gindrude noch etwas mehr, nämlich eine Function ber Snnthefis berfelben, erfordert wirb.

gar kein Erkenntniß entspringen würde: so muß die Reproduction dersselben eine Regel haben, nach welcher eine Vorstellung vielmehr mit dieser, als einer andern in der Einbildungskraft in Verbindung tritt. Diesen subjectiven und empirischen Grund der Reproduction nach Regeln nennt man die Afsociation der Vorstellungen.

Burde nun aber diese Einheit der Affociation nicht auch einen objectiven Grund haben, fo daß es unmöglich mare, daß Erscheinungen von der Einbildungstraft anders apprehendirt wurden, als unter der Bedingung einer möglichen synthetischen Einheit diefer Apprehension, fo würde es auch etwas ganz Zufälliges sein, daß sich Erscheinungen in einen Zu- 10 fammenhang der menschlichen Erkenntniffe schickten. Denn ob wir gleich bas Vermögen hatten, Wahrnehmungen zu affociiren, so bliebe es doch 122 an fich ganz unbestimmt und zufällig, ob fie auch affociabel waren; und in dem Falle, daß fie es nicht waren, fo murde eine Menge Bahrnehmungen und auch wohl eine ganze Sinnlichkeit möglich sein, in welcher 15 viel empirisches Bewußtsein in meinem Gemuth anzutreffen ware, aber getrennt und ohne daß es zu einem Bewußtsein meiner felbft gehorte, welches aber unmöglich ift. Denn nur dadurch, daß ich alle Wahrnehmungen au einem Bewußtsein (ber ursprünglichen Apperception) zähle, kann ich bei allen Wahrnehmungen fagen: daß ich mir ihrer bewußt sei. Es muß 20 also ein objectiver, d. i. vor allen empirischen Gesetzen der Einbildungs= fraft a priori einzusehender, Grund sein, worauf die Möglichkeit, ja sogar die Nothwendigkeit eines durch alle Erscheinungen sich erstreckenden Gesetzes beruht, sie nämlich durchgängig als solche Data der Sinne anzusehen, welche au sich affociabel und allgemeinen Regeln einer durchgängigen Ver- 25 fnüpfung in der Reproduction unterworfen find. Diefen objectiven Grund aller Affociation der Erscheinungen nenne ich die Affinität berselben. Diesen konnen wir aber nirgends anders, als in dem Grundsate von der Einheit der Apperception in Ansehung aller Erkenntnisse, die mir angehören sollen, antreffen. Nach diesem müffen durchaus alle Erscheinungen 30 fo ins Gemuth kommen oder apprehendirt werden, daß fie zur Einheit der Apperception zusammenstimmen, welches ohne synthetische Einheit in ihrer Verknüpfung, die mithin auch objectiv nothwendig ift, unmöglich fein mürde.

Die objective Einheit alles (empirischen) Bewußtseins in einem Be- 25 wußtsein (der ursprünglichen Apperception) ist also die nothwendige Bedingung sogar aller möglichen Bahrnehmung, und die Affinität aller Erscheinungen (nahe oder entfernte) ist eine nothwendige Folge einer Synsthesis in der Einbildungstraft, die a priori auf Regeln gegründet ist.

Die Einbildungskraft ist also auch ein Vermögen einer Synthesis a priori, weswegen wir ihr den Namen der productiven Einbildungskraft geben; und so fern sie in Ansehung alles Mannigsaltigen der Erscheinung nichts weiter, als die nothwendige Einheit in der Synthesis derselben zu ihrer Absicht hat, kann diese die transscendentale Function der Einbildungskraft genannt werden. Es ist daher zwar befremdlich, allein aus dem bisherigen doch einleuchtend, daß nur vermittelst dieser transscensodentalen Function der Einbildungskraft sogar die Affinität der Erscheisnungen, mit ihr die Afsociation und durch diese endlich die Reproduction nach Sesehen, folglich die Erfahrung selbst möglich werde: weil ohne sie gar keine Begriffe von Segenständen in eine Erfahrung zusammensließen würden.

Denn das stehende und bleibende Ich (der reinen Apperception)
macht das Correlatum aller unserer Borstellungen aus, so sern es blos
möglich ist, sich ihrer bewußt zu werden, und alles Bewußtsein gehört eben
so wohl zu einer allbefassenden reinen Apperception, wie alle sinnliche Anschauung als Borstellung zu einer reinen innern Anschauung, nämlich 124
der Zeit. Diese Apperception ist es nun, welche zu der reinen Einbilsdungskraft hinzukommen muß, um ihre Function intellectuell zu machen.
Denn an sich selbst ist die Synthesis der Einbildungskraft, obgleich a priori ausgeübt, dennoch sederzeit sinnlich, weil sie das Mannigfaltige nur
so verbindet, wie es in der Anschauung erscheint, z.B. die Gestalt eines
Triangels. Durch das Verhältniß des Mannigfaltigen aber zur Einheit
der Apperception werden Begriffe, welche dem Verstande angehören, aber
nur vermittelst der Einbildungskraft in Beziehung auf die sinnliche Anschauung, zu Stande kommen können.

Wir haben also eine reine Einbildungskraft als ein Grundvermögen ber menschlichen Seele, das aller Erkenntniß a priori zum Grunde liegt. Vermittelst deren bringen wir das Mannigsaltige der Anschauung einersseits mit der Bedingung der nothwendigen Einheit der reinen Appersception andererseits in Verbindung. Beide äußerste Enden, nämlich Sinnslichkeit und Verstand, müssen vermittelst dieser transscendentalen Function der Einbildungskraft nothwendig zusammenhängen: weil jene sonst zwar Erscheinungen, aber keine Gegenstände eines empirischen Erkenntnisses, mithin keine Erfahrung geben würde. Die wirkliche Erfahrung, welche

aus der Apprehension, der Association (der Reproduction), endlich der Recognition der Erscheinungen besteht, enthält in der letzteren und höchsten (der blos empirischen Elemente der Erschrung) Begriffe, welche die sormale Einheit der Ersahrung und mit ihr alle objective Gültigkeit (Wahrsheit) der empirischen Erkenntuiß möglich machen. Diese Gründe der Rescognition des Mannigsaltigen, so sern sie blos die Form einer Erssahrung überhaupt angehen, sind nun jene Kategorien. Auf ihnen gründet sich also alle sormale Einheit in der Synthesis der Einbildungsskraft und vermittelst dieser auch alles empirischen Gebrauchs derselben (in der Recognition, Reproduction, Association, Apprehension) dis hers 10 unter zu den Erscheinungen, weil diese nur vermittelst jener Elemente der Erkenntniß, und überhaupt unserm Bewußtsein, mithin uns selbst angeshören können.

Die Ordnung und Regelmäßigkeit also an den Erscheinungen, die wir Natur nennen, bringen wir selbst hinein und würden sie auch nicht 15 darin sinden können, hätten wir sie nicht oder die Natur unseres Gemüths ursprünglich hineingelegt. Denn diese Natureinheit soll eine nothwendige d. i. a priori gewisse, Einheit der Verknüpfung der Erscheinungen sein. Wie sollten wir aber wohl a priori eine synthetische Einheit auf die Bahn, dringen können, wären nicht in den ursprünglichen Erkenntnißquellen 20 unseres Gemüths subjective Gründe solcher Einheit a priori enthalten, und wären diese subjective Bedingungen nicht zugleich objectiv gültig, 126 indem sie die Gründe der Möglichseit sind, überhaupt ein Object in der Erschrung zu erkennen.

Wir haben den Verstand oben auf mancherlei Weise erklärt: durch eine 25 Spontaneität der Erkenntniß (im Gegensatz der Receptivität der Sinnlichskeit), durch ein Vermögen zu denken, oder auch ein Vermögen der Vegrisse, oder auch der Artheile, welche Erklärungen, wenn man sie beim lichten besieht, auf eins hinauslausen. Jest können wir ihn als das Vermögen der Regeln charakteristren. Dieses Kennzeichen ist fruchtbarer und tritt dem Wesen des selben näher. Sinnlichkeit giebt uns Formen (der Anschauung), der Verstand aber Regeln. Dieser ist jederzeit geschäftig, die Erscheinungen in der Abssicht durchzuspähen, um an ihnen irgend eine Regel auszusinden. Regeln, so sern sie objectiv sind (mithin der Erkenntniß des Gegenstandes nothewendig anhängen), heißen Gesehe. Ob wir gleich durch Ersahrung viel so Gesehe lernen, so sind diese doch nur besondere Bestimmungen noch höherer Gesehe, unter denen die höchsten (unter welchen alle andere stehen) a priori

aus dem Verftande felbst herkommen und nicht von der Erfahrung entlehnt find, sondern vielmehr den Erscheinungen ihre Gesetmäßigkeit verichaffen und eben badurch Erfahrung möglich machen muffen. Es ist also ber Verstand nicht blos ein Bermogen, durch Bergleichung ber Erscheinungen fich Regeln zu machen: er ift felbft die Gefetgebung für die Natur, d. i. ohne Verstand murde es überall nicht Natur, d. i. synthetische Einbeit des Mannigfaltigen der Erscheinungen nach Regeln, geben; denn Er= 127 scheinungen können als solche nicht außer uns statt finden, sondern eri= ftiren nur in unfrer Sinnlichkeit. Diefe aber als Gegenstand ber Erkennt-10 nif in einer Erfahrung mit allem, was sie enthalten mag, ist nur in der Einheit der Apperception möglich. Die Einheit der Apperception aber ift der transscendentale Grund der nothwendigen Gesetymäßigkeit aller Erscheinungen in einer Erfahrung. Eben dieselbe Einheit der Apperception in Ansehung eines Mannigfaltigen von Vorstellungen (es nam-15 lich aus einer einzigen zu bestimmen) ift die Regel und das Bermögen biefer Regeln der Berftand. Alle Erscheinungen liegen also als mögliche Erfahrungen eben fo a priori im Berftande und erhalten ihre formale Möglichkeit von ihm, wie fie als bloke Anschauungen in der Sinnlichkeit liegen und durch dieselbe ber Form nach allein möglich find.

So übertrieben, so widerfinnisch es also auch lautet, zu sagen: ber Berstand ist selbst der Duell der Gesetze der Ratur und mithin der formalen Einheit der Natur, so richtig und dem Gegenstande, nämlich der Ersahrung, angemessen ist gleichwohl eine solche Behauptung. Zwar können empirische Gesetze als solche ihren Ursprung keinesweges vom reinen Verstande herleiten, so wenig als die unermesliche Mannigsaltigskeit der Erscheinungen aus der reinen Form der sinnlichen Anschauung hinlänglich begriffen werden kann. Aber alle empirische Gesetze sind nur besondere Bestimmungen der reinen Sesetze des Verstandes, unter welchen 128 und nach deren Norm sene allererst möglich sind, und die Erscheinungen eine gesetzliche Form annehmen, so wie auch alle Erscheinungen unerachtet der Verscheiedenheit ihrer empirischen Form dennoch sederzeit den Bedinzungen der reinen Korm der Sinnlichkeit gemäß sein müssen.

Der reine Verstand ist also in den Kategorien das Gesetz der synthetischen Einheit aller Erscheinungen und macht dadurch Ersahrung ihrer Form nach allererst und ursprünglich möglich. Mehr aber hatten wir in der transscendentalen Deduction der Kategorien nicht zu leisten, als dieses Verhältniß des Verstandes zur Sinnlichkeit und vermittelst der

selben zu allen Gegenständen der Erfahrung, mithin die objective Gültigsteit seiner reinen Begriffe a priori begreiflich zu machen und dadurch ihren Ursprung und Wahrheit fest zu setzen.

Summarische Borstellung der Richtigkeit und einzigen Möglichkeit dieser Deduction 5 der reinen Berstandesbegriffe.

Baren die Gegenftande, womit unfre Ertenntniß zu thun hat, Dinge an fich felbst, fo murden wir von diesen gar teine Begriffe a priori haben können. Denn woher sollten wir fie nehmen? Nehmen wir fie vom Db-129 ject (ohne hier noch einmal zu untersuchen, wie dieses uns bekannt werden 10 tonnte), fo waren unfere Begriffe blos empirifch und feine Begriffe a priori. Nehmen wir fie aus uns felbst, so kann das, mas blos in uns ift, die Beschaffenheit eines von unsern Borftellungen unterschiedenen Gegenstandes nicht bestimmen, d. i. ein Grund sein, warum es ein Ding geben solle, bem fo etmas, als wir in Gedanken haben, zukomme, und nicht vielmehr alle 15 diese Borftellung leer fei. Dagegen wenn wir es überall nur mit Erscheis nungen zu thun haben, so ist es nicht allein möglich, sondern auch nothwendig, daß gemisse Begriffe a priori vor der empirischen Erkenntniß der Gegenftande porbergeben. Denn als Erscheinungen machen fie einen Gegenstand aus, der blos in uns ist, weil eine bloße Modification unserer 20 Sinnlichkeit außer uns gar nicht angetroffen wird. Run drückt felbst diese Borftellung, daß alle diese Erscheinungen, mithin alle Gegenftande, womit wir uns beschäftigen konnen, insgesammt in mir, d. i. Bestimmungen meines identischen Selbst find, eine durchgangige Ginheit berselben in einer und derselben Apperception als nothwendig aus. In dieser Einheit 25 des möglichen Bewußtfeins aber besteht auch die Form aller Erkenntniß der Gegenstände (wodurch das Mannigfaltige als zu Ginem Object gehörig gedacht wird). Also geht die Art, wie das Mannigfaltige der sinnlichen Borftellung (Aufchanung) zu einem Bewußtfein gehort, vor aller Erkenntniß bes Gegenstandes als die intellectuelle Form derselben vorher 30 130 und macht felbst eine formale Erkenntniß aller Gegenstände a priori überhaupt aus, so fern sie gedacht werden (Kategorien). Die Synthesis derfelben durch die reine Ginbildungsfraft, die Ginheit aller Borftellungen in Beziehung auf die ursprüngliche Apperception gehen aller empirischen Erfenntniß vor. Reine Verstandesbegriffe find also nur darum a priori 35 möglich, ja gar in Beziehung auf Erfahrung nothwendig, weil unfer Erstenntniß mit nichts als Erscheinungen zu thun hat, deren Möglichkeit in uns selbst liegt, deren Verknüpfung und Einheit (in der Vorstellung eines Gegenstandes) blos in uns angetroffen wird, mithin vor aller Ersahrung vorhergehen und diese der Form nach auch allererst möglich machen muß. Und aus diesem Grunde, dem einzigmöglichen unter allen, ist denn auch unsere Deduction der Kategorien geführt worden.

#### Der

#### Transscenbentalen Analytik

Zweites Bud.

10

#### Die Analytif der Grundfage.

Die allgemeine Logik ist über einem Grundrisse erbauet, der ganz genan mit der Eintheilung der oberen Erkenntnißvermögen zusammen trisst. Diese sind: **Berstand, Urtheilskraft** und **Bernunst.** Jene Doctrin 15 handelt daher in ihrer Analytik von Begriffen, Urtheilen und Shlüssen genade den Functionen und der Ordnung jener Gemüthökräfte ge- 131 mäß, die man unter der weitläuftigen Benennung des Verstandes übershaupt begreift.

Da gedachte blos formale Logik von allem Inhalte der Erkenntniß 20 (ob sie rein oder empirisch sei) abstrahirt und sich blos mit der Form des Denkens (der discursiven Erkenntniß) überhaupt beschäftigt: so kann sie in ihrem analytischen Theile auch den Kanon für die Vernunft mit beschsten, deren Form ihre sichere Vorschrift hat, die, ohne die besondere Natur der dabei gebrauchten Erkenntniß in Vetracht zu ziehen, a priori durch bloße Zergliederung der Vernunfthandlungen in ihre Momente einsaesehen werden kann.

Die transscendentale Logik, da sie auf einen bestimmten Inhalt, nämlich blos der reinen Erkenntnisse a priori, eingeschränkt ist, kann es ihr in dieser Eintheilung nicht nachthun. Denn es zeigt sich: daß der transscendentale Gebrauch der Bernunft gar nicht objectiv gültig sei, mithin nicht zur Logik der Wahrheit, d. i. der Analytik, gehöre, sondern als eine Logik des Scheins einen besonderen Theil des scholas

stischen Lehrgebäudes unter dem Namen der transscendentalen Dialektik erfordere.

Verstand und Urtheilskraft haben bennach ihren Kanon des objectiv gültigen, mithin wahren Gebrauchs in der transscendentalen Logik und gehören also in ihren analytischen Theil. Allein Vernunft in ihren Vers suchen, über Gegenstände a priori etwas anszumachen und das Erkennts 132 niß über die Grenzen möglicher Erfahrung zu erweitern, ist ganz und gar dialektisch, und ihre Scheinbehauptungen schicken sich durchaus nicht in einen Kanon, dergleichen doch die Analytik enthalten soll.

Die Analytik der Grundsätze wird demnach lediglich ein Kanon 10 für die Urtheilskraft sein, der sie lehrt, die Berstandesbegriffe, welche die Bedingung zu Regeln a priori enthalten, auf Erscheinungen anzus wenden. Aus dieser Ursache werde ich, indem ich die eigentlichen Grundssätze des Berstandes zum Thema nehme, mich der Benennung einer Doctrin der Urtheilskraft bedienen, wodurch dieses Seschäfte genauer 15 bezeichnet wird.

### Ginleitung.

Bon der transscendentalen Urtheilsfraft überhaupt.

Wenn der Verstand überhaupt als das Vermögen der Regeln erklärt wird, fo ift Urtheilskraft das Vermögen unter Regeln zu subsumiren, 20 b. i. zu unterscheiden, ob etwas unter einer gegebenen Regel (casus datae legis) stehe, oder nicht. Die allgemeine Logik enthält gar keine Borfchriften für die Urtheilskraft und kann fie auch nicht enthalten. Denn da fie von allem Inhalte der Erkenntnig abstrahirt, fo bleibt ihr nichts übrig als das Geschäfte, die bloke Form der Erkenntnig in Begriffen, 25 133 Urtheilen und Schlüffen analytisch aus einander zu setzen und dadurch formale Regeln alles Verstandesgebrauchs zu Stande zu bringen. Wollte fie nun allgemein zeigen, wie man unter diese Regeln subsumiren, d. i. unterscheiden follte, ob etwas darunter stehe oder nicht, so konnte dieses nicht anders als wieder durch eine Regel geschehen. Diese aber erfordert eben 30 darum, weil sie eine Regel ift, aufs neue eine Unterweisung der Urtheils= kraft, und so zeigt sich, daß zwar der Berstand einer Belehrung und Ausrüftung durch Regeln fähig, Urtheilskraft aber ein besonderes Talent sei, welches gar nicht belehrt, fondern nur genbt sein will. Daber ift diese auch bas Specifische bes fo genannten Mutterwißes, beffen Mangel keine 35

Schule ersehen kann; weil, ob diese gleich einem eingeschränkten Verstande Regeln vollauf, von fremder Ginficht entlehnt, darreichen und gleichsam einpfropfen kann: fo muß doch das Bermogen, sich ihrer richtig zu bedienen, dem Lehrlinge felbst angehören, und keine Regel, die man ihm in 5 diefer Absicht vorschreiben möchte, ift in Ermangelung einer solchen Raturgabe vor Migbrauch ficher.\*) Ein Arzt baber, ein Richter oder ein Staats- 134 kundiger kann viel schöne pathologische, juristische oder politische Regeln im Ropfe haben in dem Grade, daß er felbst darin ein gründlicher Lehrer werden kann, und wird dennoch in der Anwendung derfelben leicht ver-10 stoßen, entweder weil es ihm an natürlicher Urtheilskraft (obgleich nicht am Berftande) mangelt, und er zwar das Allgemeine in abstracto einsehen. aber ob ein Fall in concreto darunter gehöre, nicht unterscheiden kann, ober auch darum weil er nicht genug burch Beispiele und wirkliche Geschäfte zu diesem Urtheile abgerichtet worden. Dieses ift auch der einige 15 und große Nugen der Beifpiele, daß fie die Urtheilskraft icharfen. Denn was die Richtigkeit und Bräcision der Verstandeseinsicht betrifft, so thun fie berfelben vielmehr gemeiniglich einigen Abbruch, weil fie nur selten die Bedingung der Regel adaquat erfüllen (als casus in terminis) und überdem diejenige Anstrengung bes Berftandes oftmals schwächen, Regeln 20 im Allgemeinen und unabhängig von den besonderen Umständen der Erfahrung nach ihrer Zulänglichkeit einzusehen, und fie baber zulet mehr wie Formeln als Grundfabe zu gebrauchen angewöhnen. Go find Betfpiele der Gangelmagen der Urtheilstraft, welchen derjenige, dem es am natürlichen Talent derselben mangelt, niemals entbehren kann.

Db nun aber gleich die allgemeine Logik der Urtheilskraft keine 135 Borschriften geben kann, so ist es doch mit der transscendentalen ganz anders bewandt, so gar daß es scheint, die lettere habe es zu ihrem eigentlichen Geschäfte, die Urtheilskraft im Gebrauch des reinen Berstandes durch bestimmte Regeln zu berichtigen und zu sichern. Denn um dem 30 Berstande im Felde reiner Erkennknisse apriori Erweiterung zu verschaffen,

Rant's Schriften. Werte. IV

<sup>\*)</sup> Der Mangel an Urtheilskraft ist eigentlich das, was man Dummheit nennt, und einem solchen Gebrechen ist gar nicht abzuhelsen. Gin stumpfer oder eingeschränkter Kopf, dem es an nichts als an gehörigem Grade des Verstandes und eigenen Begriffen besselben mangelt, ist durch Erlernung sehr wohl, sogar dis zur 25 Gelehrsamkeit auszurüften. Da es aber gemeiniglich alsdann auch an jenem (der secunda Petri) zu sehlen pslegt, so ist es nichts Ungewöhnliches, sehr gelehrte Männer anzutressen, die im Gebrauche ihrer Wissenschaft jenen nie zu bessenden Mangel häusig blicken lassen.

mithin als Doctrin scheint Philosophie gar nicht nöthig, oder vielmehr übel angebracht zu sein, weil man nach allen bisherigen Versuchen damit doch wenig oder gar kein Land gewonnen hat; sondern als Kritik, um die Fehltritte der Urtheilskraft (lapsus iudicii) im Gebrauch der wenigen reinen Verstandesbegriffe, die wir haben, zu verhüten, dazu (obgleich der Nuten alsdann nur negativ ist) wird Philosophie mit ihrer ganzen Scharssingistungskunst aufgeboten.

Es hat aber die Transscendental-Khilosophie das Eigenthümliche: daß sie außer der Regel (oder vielmehr der allgemeinen Bedingung zu Regeln), die in dem reinen Begriffe des Verstandes gegeben wird, zugleich 10 a priori den Fall anzeigen kann, worauf sie angewandt werden sollen. Die Ursache von dem Borzuge, den sie in diesem Stücke vor allen andern belehrenden Wissenschaften hat (außer der Mathematik), liegt eben darin: daß siehen sollen; mithin kann ihre objective Gültigkeit nicht a posteriori dars gethan werden, denn das würde jene Dignität derselben ganz unberührt lassen; sondern sie muß zugleich die Bedingungen, unter welchen Gegenstände in Übereinstimmung mit jenen Begriffen gegeben werden können, in allgemeinen, aber hinreichenden Kennzeichen darlegen, widrigenfalls sie ohne allen Inhalt, mithin bloße logische Formen und nicht reine Vers 20 standesbegriffe sein würden.

Diese transscendentale Doctrin der Artheilskraft wird nun zwei Hauptstücke enthalten: das erste, welches von der sinnlichen Bedinsgung handelt, unter welcher reine Verstandesbegriffe allein gebraucht werden können, d. i. von dem Schematismus des reinen Verstandes; das 25 zweite aber von den synthetischen Urtheilen, welche aus reinen Verstandessbegriffen unter diesen Bedingungen a priori hersließen und allen übrigen Erkenntnissen a priori zum Grunde liegen, d. i. von den Grundsähen des reinen Verstandes.

137

Der

30

Transscendentalen Doctrin der Urtheilskraft (oder Analytik der Grundsage)

## Erstes Hauptstück.

Bon bem Schematismus ber reinen Berftanbesbegriffe.

In allen Subsumtionen eines Gegenstandes unter einen Begriff 35 muß die Vorstellung des ersteren mit dem letztern gleichartig sein, d. i.

ber Begriff muß dasjenige enthalten, was in dem darunter zu subsumistenden Gegenstande vorgestellt wird, denn das bedeutet eben der Ausbruck: ein Gegenstand sei unter einem Begriffe enthalten. So hat der empistische Begriff eines Tellers mit dem reinen geometrischen eines Cirkels Gleichartigkeit, indem die Rundung, die in dem ersteren gedacht wird, sich im lehteren anschauen läßt.

Nun sind aber reine Verstandesbegriffe in Vergleichung mit empirischen (ja überhaupt sinnlichen) Anschauungen ganz ungleichartig und können niemals in irgend einer Anschauung angetroffen werden. Wie ist nun die Subsumtion der leteteren unter die erste, mithin die Answendung der Kategorie auf Erscheinungen möglich, da doch niemand sagen wird: diese, z. B. die Causalität, könne auch durch Sinne angeschauet werden und sei in der Erscheinung enthalten? Diese so natürliche und 138 erhebliche Frage ist nun eigentlich die Ursache, welche eine transscendenstale Doctrin der Urtheilskraft nothwendig macht, um nämlich die Mögslichseit zu zeigen: wie reine Verstandesbegriffe auf Erscheinungen überhaupt angewandt werden können. In allen anderen Wissenschaften, wo die Begriffe, durch die der Gegenstand allgemein gedacht wird, von denen, die diesen in concreto vorstellen, wie er gegeben wird, nicht so uns terschieden und heterogen sind, ist es unndthig, wegen der Anwendung des ersteren auf den letzten besondere Erörterung zu geben.

Nun ist klar, daß es ein Drittes geben musse, was einerseits mit der Kategorie, andererseits mit der Erscheinung in Gleichartigkeit stehen muß und die Anwendung der ersteren auf die letzte möglich macht. Diese vers mittelnde Borstellung muß rein (ohne alles Empirische) und doch einersseits intellectuell, andererseits sinnlich sein. Eine solche ist das transscendentale Schema.

Der Verstandesbegriff enthält reine synthetische Einheit des Mannigs saltigen überhaupt. Die Zeit als die formale Bedingung des Mannigs 500 faltigen des inneren Sinnes, mithin der Verknüpfung aller Vorstellungen enthält ein Mannigsaltiges a priori in der reinen Anschauung. Nun ist eine transscendentale Zeitbestimmung mit der Kategorie (die die Einsheit derselben ausmacht) sofern gleichartig, als sie allgemein ist und auf einer Regel a priori beruht. Sie ist aber andererseits mit der Erscheis nung so fern gleichartig, als die Zeit in jeder empirischen Vorstellung des 189 Mannigsaltigen enthalten ist. Daher wird eine Anwendung der Kategorie auf Erscheinungen möglich sein vermittelst der transscendentalen Zeitbes

stimmung, welche als das Schema der Verstandesbegriffe die Subsumtion der letzteren unter die erste vermittelt.

Nach demjenigen, was in der Deduction der Kategorien gezeigt worden, wird hoffentlich niemand im Zweifel ftehen, fich über die Frage zu entschließen: ob diese reine Verstandesbegriffe von blos empirischem oder 5 auch von transscendentalem Gebrauche find, b. i. ob fie lediglich als Bedingungen einer möglichen Erfahrung fich a priori auf Erscheinungen beziehen, oder ob sie als Bedingungen der Möglichkeit der Dinge überhaupt auf Gegenstände an sich felbst (ohne einige Reftriction auf unfre Sinnlichkeit) erftreckt werden können. Denn da haben wir gesehen, daß Be= 10 griffe gang unmöglich find, noch irgend einige Bedeutung haben konnen, mo nicht entweder ihnen felbst, oder wenigstens den Glementen, daraus fie bestehen, ein Gegenstand gegeben ift, mithin auf Dinge an fich (ohne Rücksicht, ob und wie fie uns gegeben werden mogen) gar nicht gehen konnen; daß ferner die einzige Art, wie uns Gegenftande gegeben werden, 15 die Modification unserer Sinnlichkeit fei, endlich daß reine Begriffe a priori außer ber Function des Verstandes in der Kategorie noch for-140 male Bedingungen der Sinnlichkeit (namentlich des innern Sinnes) a priori enthalten muffen, welche die allgemeine Bedingung enthalten, unter der die Kategorie allein auf irgend einen Gegenstand angewandt 20 werden kann. Wir wollen diese formale und reine Bedingung der Sinn= lichkeit, auf welche der Berftandesbegriff in seinem Gebrauch reftringirt ift, das Schema biefes Berftandesbegriffe und das Berfahren des Berftandes mit diesen Schematen den Schematismus des reinen Berftanbes nennen.

Das Schema ist an sich selbst jederzeit nur ein Product der Einbllsdungskraft; aber indem die Synthesis der letzteren keine einzelne Anschausung, sondern die Einheit in der Bestimmung der Sinnlichkeit allein zur Absicht hat, so ist das Schema doch vom Bilde zu unterscheiden. So, wenn ich sünf Punkte hinter einander setze: ...., ist dieses ein Bild so von der Zahl fünf. Dagegen wenn ich eine Zahl überhaupt nur denke, die nun sünf oder hundert sein kann, so ist dieses Denken mehr die Vorstellung einer Methode, einem gewissen Begriffe gemäß eine Menge (z. E. Tansend) in einem Bilde vorzustellen, als dieses Bild selbst, welches ich im letztern Falle schwerlich würde übersehen und mit dem Begriff versaleichen können. Diese Vorstellung nun von einem allgemeinen Versahren

ber Ginbildungstraft, einem Begriff fein Bilb zu verschaffen, nenne ich bas Schema zu biefem Begriffe.

In der That liegen unsern reinen finnlichen Begriffen nicht Bilber ber Gegenstände, sondern Schemate zum Grunde. Dem Begriffe von einem 141 5 Triangel überhaupt würde gar kein Bild besselben jemals adaquat sein. Denn es wurde die Allgemeinheit bes Begriffs nicht erreichen, welche macht, daß diefer fur alle, recht= oder schiefwinklichte 2c., gilt, sondern immer nur auf einen Theil dieser Sphäre eingeschränkt sein. Das Schema des Triangels tann niemals anderswo als in Gedanken eriftiren und bedeu-10 tet eine Regel der Synthesis der Einbildungsfraft in Ansehung reiner Geftalten im Raume. Roch viel weniger erreicht ein Gegenstand ber Erfahrung ober Bild beffelben jemals ben empirifchen Begriff, sondern biefer bezieht fich jederzeit unmittelbar auf bas Schema ber Einbildungsfraft, als eine Regel der Bestimmung unferer Anschauung gemäß einem ge-15 wiffen allgemeinen Begriffe. Der Begriff vom hunde bedeutet eine Regel, nach welcher meine Einbildungsfraft die Geftalt eines vierfüßigen Thieres allgemein verzeichnen kann, ohne auf irgend eine einzige befondere Gestalt, die mir die Erfahrung darbietet, ober auch ein jedes mögliche Bild, mas ich in concreto darftellen kann, eingeschränkt zu sein. Dieser Sche-20 matismus unseres Verstandes in Ansehung der Erscheinungen und ihrer bloffen Form ist eine verborgene Runft in den Tiefen der menschlichen Seele, deren mahre handgriffe wir der Natur ichwerlich jemals abrathen und fie unverbeckt vor Augen legen werben. So viel konnen wir nur fagen: das Bild ift ein Product des empirischen Bermögens der produc-25 tiven Einbildungsfraft, das Schema finnlicher Begriffe (als der Figuren 142 im Raume) ein Product und gleichsam ein Monogramm der reinen Einbildungefraft a priori, wodurch und wornach die Bilder allererst möglich werden, die aber mit dem Begriffe nur immer vermittelft des Schema, welches fie bezeichnen, verknüpft werden muffen und an fich demfelben 30 nicht völlig congruiren. Dagegen ist das Schema eines reinen Berftandes: begriffs etwas, mas in gar kein Bilb gebracht werden kann, fondern ift nur die reine Sonthefis gemäß einer Regel der Ginheit nach Begriffen überhaupt, die die Rategorie ausdrudt, und ift ein transscendentales Broduct der Einbildungsfraft, welches die Bestimmung des inneren Sin= 35 nes überhaupt nach Bedingungen feiner Form (der Zeit) in Anfehung aller Vorstellungen betrifft, so fern diese der Einheit der Apperception gemäß a priori in einem Begriff zusammenhängen follten.

Ohne uns nun bei einer trockenen und langweiligen Zergliederung dessen, was zu transscendentalen Schematen reiner Berstandesbegriffe überhaupt erfordert wird, aufzuhalten, wollen wir sie lieber nach der Ord-nung der Kategorien und in Berknüpfung mit diesen darstellen.

Das reine Bild aller Größen (quantorum) vor dem äußern Sinne 5 ift der Raum, aller Gegenftände der Sinne aber überhaupt die Zeit. Das reine Schema der Größe aber (quantitatis) als eines Begriffs des Versftandes ist die Zahl, welche eine Vorstellung ist, die die successive Adsdition von Einem zu Einem (Gleichartigen) zusammenbefaßt. Also ist 143 die Zahl nichts anders, als die Einheit der Synthesis des Mannigsaltigen 10 einer gleichartigen Anschauung überhaupt, dadurch daß ich die Zeit selbst in der Apprehension der Anschauung erzeuge.

Realität ist im reinen Verftandesbegriffe das, was einer Empfindung überhaupt correspondirt, dassenige also, dessen Begriff an sich selbst ein Sein (in der Zeit) anzeigt; Regation, deffen Begriff ein Richtfein (in der 15 Beit) vorstellt. Die Entgegensetzung beider geschieht also in dem Unterschiede derselben Zeit, als einer erfüllten ober leeren Zeit. Da die Zeit nur die Form der Anschauung, mithin der Gegenstände als Erscheinungen ist, so ist das, was an diesen der Empsindung entspricht, die transscendentale Materie aller Gegenstände als Dinge an sich (die Sachheit, Rea= 20 litat). Nun hat jede Empfindung einen Grad ober Größe, wodurch fie dieselbe Zeit, d. i. den innren Sinn, in Unsehung derfelben Borftellung eines Gegenstandes mehr oder weniger erfüllen fann, bis fie in Nichts (=0=negatio) aufhort. Daher ift ein Berhältniß und Zusammenhang, oder vielmehr ein Übergang von Realität zur Negation, welcher jede Reas 25 lität als ein Quantum vorstellig macht; und bas Schema einer Realität als der Quantitat von Etwas, fo fern es die Zeit erfüllt, ist eben diese continuirliche und gleichformige Erzeugung derselben in der Zeit, indem man von der Empfindung, die einen gewiffen Grad hat, in der Zeit bis zum Berschwinden derselben hinabgeht, oder von der Negation zu der 30 Größe berfelben allmählig aufsteigt.

Das Schema der Substanz ist die Beharrlichseit des Realen in der Beit, d. i. die Borstellung desselben als eines Substratum der empirischen Beitbestimmung überhaupt, welches also bleibt, indem alles andrewechselt. (Die Zeit verläuft sich nicht, sondern in ihr verläuft sich das Dasein des 35 Wandelbaren. Der Zeit also, die selbst unwandelbar und bleibend ist, correspondirt in der Erscheinung das Unwandelbare im Dasein, d. i. die

Substanz, und blos an ihr kann die Folge und das Zugleichsein der Ersicheinungen der Zeit nach bestimmt werden).

Das Schema der Ursache und der Causalität eines Dinges überhaupt ist das Reale, worauf, wenn es nach Belieben gesetzt wird, jederzeit 5 etwas anderes folgt. Es besteht also in der Succession des Mannigfaltigen, in so fern sie einer Regel unterworsen ist.

Das Schema der Gemeinschaft (Wechselwirkung) oder der wechselsseitigen Causalität der Substanzen in Ansehung ihrer Accidenzen ist das Zugleichsein der Bestimmungen der Einen mit denen der Anderen nach einer allgemeinen Regel.

Das Schema der Möglichkeit ist die Zusammenstimmung der Synsthesis verschiedener Vorstellungen mit den Bedingungen der Zeit übershaupt (z. B. da das Entgegengesetzte in einem Dinge nicht zugleich, sonsdern nur nach einander sein kann), also die Bestimmung der Vorstellung eines Dinges zu irgend einer Zeit.

Das Schema der Wirklichkeit ist das Dasein in einer bestimmten Zeit. 145 Das Schema der Rothwendigkeit ist das Dasein eines Gegenstandes au aller Zeit.

Man sieht nun aus allem diesem, daß das Schema einer jeden Kate20 gorie, als das der Größe die Erzeugung (Synthesis) der Zeit selbst in der successiven Apprehension eines Gegenstandes, das Schema der Qualität die Synthesis der Empsindung (Wahrnehmung) mit der Vorstellung der Zeit oder die Ersüllung der Zeit, das der Relation das Verhältniß der Wahrnehmungen unter einander zu aller Zeit (d. i. nach einer Regel der Zeitbestimmung), endlich das Schema der Modalität und ihrer Kategorien die Zeit selbst als das Correlatum der Bestimmung eines Gegenstandes, ob und wie er zur Zeit gehöre, enthalte und vorstellig mache. Die Schemate sind daher nichts als Zeitbestimmungen a priori nach Regeln, und diese gehen nach der Ordnung der Kategorien auf die Zeitreihe, den Zeitinhalt, die Zeitordnung, endlich den Zeitinbegriff in Ansehung aller möglichen Gegenstände.

Hieraus erhelt nun, daß der Schematismus des Verstandes durch die transscendentale Synthesis der Einbildungskraft auf nichts anders, als die Einheit alles Mannigsaltigen der Anschauung in dem innern Sinne und s so indirect auf die Einheit der Apperception als Function, welche dem innern Sinn (einer Receptivität) correspondirt, hinauslaufe. Also sind die Schemate der reinen Verstandesbegriffe die wahre und einzige Bedin= 146 104

gungen, diesen eine Beziehung auf Objecte, mithin Bedeutung zu versschaffen; und die Kategorien sind daher am Ende von keinem andern, als einem möglichen empirischen Gebrauche, indem sie blos dazu dienen, durch Gründe einer a priori nothwendigen Einheit (wegen der nothwendigen Berseinigung alles Bewußtseins in einer ursprünglichen Apperception) Ersscheinungen allgemeinen Regeln der Synthesis zu unterwerfen und sie das durch zur durchgängigen Berknüpsung in einer Ersahrung schicklich zu machen.

In dem Ganzen aller möglichen Erfahrung liegen aber alle unsere Erkenntnisse, und in der allgemeinen Beziehung auf dieselbe besteht die 10 transsendentale Wahrheit, die vor aller empirischen vorhergeht und sie möglich macht.

Es fällt aber doch auch in die Augen, daß, obgleich die Schemate der Sinnlichkeit die Rategorien allererft realifiren, fie doch felbige gleichwohl auch restringiren, d. i. auf Bedingungen einschränken, die außer dem Ber- 15 stande liegen (nämlich in der Sinnlichkeit). Daher ift das Schema eigent= lich nur das Phanomenon oder ber finnliche Begriff eines Gegenftandes in Abereinstimmung mit der Rategorie (numerus est quantitas phaenomenon, sensatio realitas phaenomenon, constans et perdurabile rerum substantia phaenomenon — a eternitas necessitas phaenomenon 20 etc.). Wenn wir nun eine reftringirende Bedingung meglaffen, fo am-147 pliffeiren wir, wie es scheint, den vorher eingeschränkten Begriff; so sollten die Rategorien in ihrer reinen Bedeutung ohne alle Bedingungen der Sinnlichkeit von Dingen überhaupt gelten, wie fie find, anftatt daß ihre Schemate fie nur vorftellen, wie fie erfcheinen, jene also eine von 25 allen Schematen unabhängige und viel weiter erftrecte Bedeutung haben. In der That bleibt den reinen Verftandesbegriffen allerdings auch nach Absonderung aller finnlichen Bedingung eine, aber nur logische Bedeutung der blogen Ginheit der Vorstellungen, denen aber kein Gegenstand, mithin auch keine Bedeutung gegeben wird, die einen Begriff vom Object 20 abgeben konnte. So würde z. B. Substanz, wenn man die finnliche Beftimmung der Beharrlichkeit wegließe, nichts weiter als ein Etwas bebeuten, das als Subject (ohne ein Prädicat von etwas anderem zu fein) gedacht werden kann. Aus dieser Vorstellung kann ich nun nichts machen, indem fie mir gar nicht anzeigt, welche Beftimmungen bas Ding hat, 35 welches als ein solches erfte Subject gelten foll. Alfo find die Kategorien ohne Schemate nur Kunctionen des Verstandes zu Begriffen, stellen aber

keinen Gegenftand vor. Diese Bebeutung kommt ihnen von der Sinnlichskeit, die den Verstand realisirt, indem sie ihn zugleich restringirt.

Der 148

## Transscendentalen Doctrin der Urtheilskraft (oder Analytik der Grundsätze)

#### Zweites Hauptstück.

Snftem aller Grundfage bes reinen Berftanbes.

Wir haben in dem vorigen Hauptstücke die transscendentale Urtheilsfraft nur nach den allgemeinen Bedingungen erwogen, unter denen sie
allein die reine Verstandesbegriffe zu synthetischen Urtheilen zu brauchen
besugt ist. Jet ist unser Geschäfte: die Urtheile, die der Verstand unter
dieser kritischen Vorsicht wirklich a priori zu Stande bringt, in systematischer Verbindung darzustellen, wozu uns ohne Zweisel unsere Tasel der
Kategorien die natürliche und sichere Leitung geben muß. Denn diese
sind es eben, deren Beziehung auf mögliche Erfahrung alle reine Verstandeserkenntniß a priori ausmachen muß, und deren Verhältniß zur
Sinnlichkeit überhaupt um deswillen alle transscendentale Grundsähe des
Verstandesgebrauchs vollständig und in einem System darlegen wird.

Grundfäße a priori führen diesen Namen nicht blos deswegen, weil 20 sie die Gründe anderer Urtheile in sich enthalten, sondern auch weil sie selbst nicht in höhern und allgemeinern Erkenntnissen gegründet sind. Diese Etgenschaft überhebt sie doch nicht allemal eines Beweises. Denn obgleich 149 dieser nicht weiter objectiv geführt werden könnte, sondern vielmehr alle Erkenntniß seines Objects zum Grunde liegt, so hindert dies doch nicht, 25 daß nicht ein Beweis aus den subjectiven Quellen der Möglichkeit einer Erkenntniß des Gegenstandes überhaupt zu schaffen möglich, ja auch nöthig wäre, weil der Satz sonst gleichwohl den größten Verdacht einer blos ersichlichenen Behauptung auf sich haben würde.

Zweitens werden wir uns blos auf diejenigen Grundsätze, die sich auf die Kategorien beziehen, einschränken. Die Principien der transscendentalen Asthetik, nach welchen Raum und Zeit die Bedingungen der Möglichkeit aller Dinge als Erscheinungen sind, imgleichen die Restriction dieser Grundsätze, daß sie nämlich nicht auf Dinge an sich selbst bezogen werden können,

gehoren also nicht in unser abgestochenes Feld der Untersuchung. Eben so machen die mathematischen Grundsätze keinen Theil dieses Systems aus, weil sie nur aus der Anschauung, aber nicht aus dem reinen Verstandes- begriffe gezogen sind; doch wird die Möglichkeit derselben, weil sie gleich= wohl synthetische Urtheile a priori sind, hier nothwendig Platz sinden, zwar snicht, um ihre Richtigkeit und apodiktische Gewißheit zu beweisen, welches sie gar nicht nöthig haben, sondern nur die Möglichkeit solcher evidenten Erkenntnisse a priori begreislich zu machen und zu deduciren.

Wir werden aber auch von dem Grundsatze analytischer Urtheile reden 150 müffen und dieses zwar im Gegensatz mit dem der synthetischen, als mit 10 welchen wir uns eigentlich beschäftigen, weil eben diese Gegenstellung die Theorie der letzteren von allem Mißverstande befreiet und sie in ihrer eigenthümlichen Natur deutlich vor Augen legt.

# Des Systems der Grundsätze des reinen Verstandes Erster Abschnitt.

15

Bon dem oberften Grundsate aller analytischen Urtheile.

Von welchem Inhalt auch unsere Erkenntniß sei, und wie sie sich auf das Object beziehen mag, so ist doch die allgemeine, obzwar nur negative Bedingung aller unserer Urtheile überhaupt, daß sie sich nicht selbst wider= 20 sprechen, widrigenfalls diese Urtheile an sich selbst (auch ohne Rücksicht aufs Object) nichts sind. Wenn aber auch gleich in unserm Urtheile kein Widerspruch ist, so kann es demungeachtet doch Begriffe so verbinden, wie es der Gegenstand nicht mit sich bringt, oder auch ohne daß uns irgend ein Grund weder a priori noch a posteriori gegeben ist, welcher ein solches 25 Urtheil berechtigte; und so kann ein Urtheil bei allem dem, daß es von allem innern Widerspruche frei ist, doch entweder falsch oder grundlos sein.

Der Satz nun: Keinem Dinge kommt ein Prädicat zu, welches ihm widerspricht, heißt der Satz des Widerspruchs und ist ein allgemeines, obs zwar blos negatives Kriterium aller Wahrheit, gehört aber auch darum 30 blos in die Logik, weil er von Erkenntnissen blos als Erkenntnissen übers haupt unangesehen ihres Inhalts gilt und sagt, daß der Widerspruch sie gänzlich vernichte und aushebe.

Man kann aber boch von demselben auch einen positiven Gebrauch machen, d. i. nicht blos um Falschheit und Irrthum (so fern er auf dem Widerspruch beruht) zu verbannen, sondern auch Wahrheit zu erkennen. Denn wenn das Urtheil analytisch ist, es mag nun verneinend oder bejahend sein, so muß dessen Wahrheit jederzeit nach dem Sahe des Widerspruchs hinreichend können erkannt werden. Denn von dem, was in der Erkenntniß des Objects schon als Begriff liegt und gedacht wird, wird das Widerspiel jederzeit richtig verneint, der Begriff selber aber nothwendig von ihm bejaht werden müssen, darum weil das Gegentheil desselben dem Objecte widersprechen würde.

Daher müssen wir auch den Sat des Widerspruchs als das alls gemeine und völlig hinreichende Principium aller analytischen Erstenntniß gelten lassen; aber weiter geht auch sein Ansehen und Brauchsbarkeit nicht, als eines hinreichenden Kriterium der Wahrheit. Denn daß ihm gar keine Erkenntniß zuwider sein könne, ohne sich selbst zu vernichten, das macht diesen Sat wohl zur conditio sine qua non, aber nicht zum 152 Bestimmungsgrunde der Wahrheit unserer Erkenntniß. Da wir es nun eigentlich nur mit dem synthetischen Theile unserer Erkenntniß zu thun haben, so werden wir zwar jederzeit bedacht sein, diesem unverletzlichen Grundsatz niemals zuwider zu handeln, von ihm aber in Ansehung der Wahrheit von derzleichen Art der Erkenntniß niemals einigen Ausschluß gewärtigen können.

Es ist aber doch eine Formel dieses berühmten, odzwar von allem Inhalt entblößten und blos formalen Grundsahes, die eine Synthesis ent hält, welche aus Unvorsichtigkeit und ganz unnöthiger Weise in ihr gesmischt worden. Sie heißt: Es ist unmöglich, daß etwas zugleich sei und nicht sei. Außer dem daß hier die apodiktische Gewißheit (durch das Wort unmöglich) überstüssiger Weise angehängt worden, die sich doch von selbst aus dem Sah muß verstehen lassen, so ist der Sah durch die Bedingung der Zeit afficirt und sagt gleichsam: Ein Ding — A, welches etwas — B ist, kann nicht zu gleicher Zeit non B sein, aber es kann gar wohl beides (B sowohl, als non B) nach einander sein. Z. B. ein Mensch, der jung ist, kann nicht zugleich alt sein, eben derselbe kann aber sehr wohl zu einer Zeit jung, zur andern nicht jung, d. i. alt sein. Nun muß der Sah des Widerspruchs als ein blos logischer Grundsah seine Aussprüche gar nicht auf die Zeitverhältnisse einschaften, daher ist eine solche Formel der Ab- 158 sicht dessend ganz zuwider. Der Mißverstand kommt blos daher, daß

man ein Prädicat eines Dinges zuwörderst von dem Begriff desselben abssondert und nachher sein Gegentheil mit diesem Prädicate verknüpft, welches niemals einen Widerspruch mit dem Subjecte, sondern nur mit dessen Prädicate, welches mit jenem synthetisch verbunden worden, abgiebt und zwar nur dann, wenn das erste und zweite Prädicat zu gleicher Zeit sgeseht werden. Sage ich: ein Mensch, der ungelehrt ist, ist nicht gelehrt, so muß die Bedingung zugleich dabei stehen; denn der, so zu einer Zeit ungelehrt ist, kann zu einer andern gar wohl gelehrt sein. Sage ich aber: kein ungelehrter Mensch ist gelehrt, so ist der Sah analytisch, weil das Merkmal (der Ungelahrtheit) nunmehr den Begriff des Subjects mit aus macht, und alsdann erhellt der verneinende Sah unmittelbar aus dem Sahe des Widerspruchs, ohne daß die Bedingung: zugleich hinzu kommen darf. Dieses ist denn auch die Ursache, weswegen ich oben die Formel desselben so verändert habe, daß die Natur eines analytischen Sahes das durch deutlich ausgedrückt wird.

154

Des

Syftems der Grundsage bes reinen Berftandes Zweiter Abschnitt.

Bon dem oberften Grundsage aller funthetifchen Urtheile.

Die Erklärung der Möglichkeit synthetischer Urtheile ist eine Aufgabe, 20 mit der die allgemeine Logik gar nichts zu schaffen hat, die auch sogar ihren Namen nicht einmal kennen darf. Sie ist aber in einer transscens dentalen Logik das wichtigste Geschäfte unter allen und sogar das einzige, wenn von der Möglichkeit synthetischer Urtheile a priori die Rede ist, imsgleichen den Bedingungen und dem Umfange ihrer Gültigkeit. Denn nach 25 Vollendung desselben kann sie ihrem Zwecke, nämlich den Umfang und die Grenzen des reinen Verstandes zu bestimmen, vollkommen ein Inüge thun.

Im analytischen Urtheile bleibe ich bei dem gegebenen Begriffe, um etwas von ihm auszumachen. Soll es bejahend sein, so lege ich diesem 30 Begriffe nur dasjenige bei, was in ihm schon gedacht war; soll es versneinend sein, so schließe ich nur das Gegentheil desselben von ihm aus. In synthetischen Urtheilen aber soll ich aus dem gegebenen Begriff hinzausgehen, um etwas ganz anderes, als in ihm gedacht war, mit demselben

in Verhältniß zu betrachten, welches daher niemals weder ein Verhältniß der Identität, noch des Widerspruchs ift, und wobei dem Urtheile an 155 ihm selbst weder die Wahrheit, noch der Irrthum angesehen werden kann.

Also zugegeben, daß man aus einem gegebenen Begriffe hinausgehen müffe, um ihn mit einem andern synthetisch zu vergleichen: so ist ein Drittes nöthig, worin allein die Synthesis zweier Begriffe entstehen kann. Was ist nun aber dieses Dritte, als das Medium aller synthetischen Urtheile? Es ist nur ein Inbegriff, darin alle unsre Vorstellungen enthalten sind, nämlich der innre Sinn und die Form desselben a priori, die Zeit. Die Synthesis der Vorstellungen beruht auf der Einbildungskraft, die synthetische Einheit derselben aber (die zum Urtheile ersorderlich ist) auf der Einheit der Apperception. Hierin wird also die Möglichkeit synthetischer Urtheile und, da alle drei die Quellen zu Vorstellungen a priori enthalten, auch die Möglichkeit reiner synthetischer Urtheile zu suchen sein, ja sie werden sogar aus diesen Gründen nothwendig sein, wenn eine Erkenntniß von Gegenständen zu Stande kommen soll, die lediglich auf der Synthesis der Vorstellungen beruht.

Wenn eine Erkenntniß objective Realität haben, d. i. fich auf einen Gegenstand beziehen und in demselben Bedeutung und Sinn haben foll, 20 fo muß ber Gegenftand auf irgend eine Art gegeben werden konnen. Ohne das find die Beariffe leer, und man hat dadurch zwar gedacht, in ber That aber durch dieses Denken nichts erkannt, sondern blos mit Borstellungen gespielt. Einen Gegenstand geben, wenn dieses nicht wiederum 156 nur mittelbar gemeint sein soll, sondern unmittelbar in der Anschauung 25 darstellen, ist nichts anders, als deffen Lorstellung auf Erfahrung (es sei wirkliche ober doch mögliche) beziehen. Selbst der Raum und die Zeit, so rein diefe Begriffe auch von allem Empirischen find, und fo gewiß es auch ift, daß fie völlig a priori im Gemüthe vorgeftellt werden, murden doch ohne objective Gilltigkeit und ohne Sinn und Bedeutung fein, wenn ihr 30 nothwendiger Gebrauch an den Gegenständen der Erfahrung nicht gezeigt würde, ja ihre Vorstellung ift ein bloges Schema, das fich immer auf die reproductive Einbildungefraft bezieht, welche die Gegenftande der Erfahrung herbei ruft, ohne die sie keine Bedeutung haben wurden; und so ist es mit allen Begriffen ohne Unterschied.

Die Möglichkeit der Erfahrung ist also das, was allen unsern Erkenntnissen a priori objective Realität giebt. Kun beruht Erfahrung auf der synthetischen Einheit der Erscheinungen, d. i. auf einer Synthesis nach Begriffen vom Gegenstande der Erscheinungen überhaupt, ohne welche sie nicht einmal Erkenntniß, sondern eine Rhapsodie von Wahrnehmungen sein würde, die sich in keinen Context nach Regeln eines durchgängig versknüpften (möglichen) Bewußtseins, mithin auch nicht zur transscendentalen und nothwendigen Einheit der Apperception zusammen schicken würden. Die Ersahrung hat also Principien ihrer Form a priori zum Grunde liegen, nämlich allgemeine Regeln der Einheit in der Shnthesis der Erscheinungen, deren objective Realität als nothwendige Bedingungen jederzzeit in der Ersahrung, ja sogar ihrer Möglichkeit gewiesen werden kann. Außer dieser Beziehung aber sind synthetische Säße a priori gänzlich uns 10 möglich, weil sie kein Drittes, nämlich keinen Gegenstand, haben, an dem die synthetische Einheit ihrer Begriffe objective Realität darthun könnte.

Ob wir daher gleich vom Raume überhaupt ober den Gestalten, welche die productive Einbildungskraft in ihm verzeichnet, so vieles a priori in synthetischen Urtheilen erkennen, so daß wir wirklich hiezu gar keiner Er- 15 sahrung bedürsen, so würde doch dieses Erkenntniß gar nichts, sondern die Beschäftigung mit einem bloßen Hingespinst sein, wäre der Raum nicht als Bedingung der Erscheinungen, welche den Stoff zur äußeren Er- sahrung ausmachen, anzusehen: daher sich jene reine synthetische Urtheile, obzwar nur mittelbar, auf mögliche Ersahrung oder vielmehr auf dieser 20 ihre Möglichseit selbst beziehen und darauf allein die objective Gültigkeit ihrer Synthesis gründen.

Da also Erfahrung als empirische Synthesis in ihrer Möglichkeit die einzige Erkenntnißart ist, welche aller andern Synthesis Realität giebt, so hat diese als Erkenntniß a priori auch nur dadurch Wahrheit (Ein- 25 stimmung mit dem Object), daß sie nichts weiter enthält, als was zur synthetischen Einheit der Erfahrung überhaupt nothwendig ist.

Das oberste Principium aller synthetischen Urtheile ist also: ein jeder Gegenstand steht unter den nothwendigen Bedingungen der synthetischen Einheit des Mannigfaltigen der Anschauung in einer möglichen Er= 30 fahrung.

Auf solche Weise sind synthetische Urtheile a priori möglich, wenn wir die formale Bedingungen der Anschauung a priori, die Synthesis der Einbildungskraft und die nothwendige Einheit derselben in einer transscendentalen Apperception, auf ein mögliches Erfahrungserkenntniß übers 35 haupt beziehen und sagen: die Bedingungen der Möglichkeit der Ersfahrung überhaupt sind zugleich Bedingungen der Möglichkeit der

2. Buch. 2. Hauptst. 3. Abschn. Systemat. Borftellung aller synth. Grundsähe. 111

Gegenftande der Erfahrung und haben darum objective Gilltigkeit in einem synthetischen Urtheile a priori.

Des Syftems der Grundsatze des reinen Verftandes Dritter Abschnitt.

5

Syftematische Borftellung aller synthetischen Grundsätze beiselben.

Daß überhaupt irgend wo Grundsätze statt finden, das ist lediglich dem reinen Verstande zuzuschreiben, der nicht allein das Vermögen der
10 Regeln ist in Ansehung dessen, was geschieht, sondern selbst der Quell der Grundsätze, nach welchem alles (was uns nur als Segenstand vorkommen 159 kann) nothwendig unter Regeln steht, weil ohne solche den Erscheinungen niemals Erkenntniß eines ihnen correspondirenden Gegenstandes zuschommen könnte. Selbst Naturgesetze, wenn sie als Grundsätze des empirischen Verstandesgebrauchs betrachtet werden, sühren zugleich einen Ausdruck der Nothwendigkeit, mithin wenigstens die Vermuthung einer Bestimmung ans Gründen, die a priori und vor aller Ersahrung gültig sind, bei sich. Aber ohne Unterschied stehen alle Gesetze der Natur unter höheren Grundsätzen des Verstandes, indem sie diese nur auf besondere Fälle der Erscheinung anwenden. Diese allein geben also den Begriff, der die Bedingung und gleichsam den Exponenten zu einer Regel überhaupt enthält, Ersahrung aber giebt den Fall, der unter der Regel siberhaupt enthält, Ersahrung aber giebt den Fall, der unter der Regel steht.

Daß man blos empirische Grundsähe für Grundsähe des reinen Verstandes oder auch umgekehrt ansehe, deshalb kann wohl eigentlich keine
25 Gesahr sein; denn die Nothwendigkeit nach Begriffen, welche die letztere auszeichnet, und deren Mangel in jedem empirischen Sahe, so allgemein er auch gelten mag, leicht wahrgenommen wird, kann diese Verwechselung leicht verhüten. Es giebt aber reine Grundsähe a priori, die ich gleichwohl 160 doch nicht dem reinen Verstande eigenthümlich beimessen möchte, darum weil sie nicht aus reinen Begriffen, sondern aus reinen Anschauungen (obgleich vermittelst des Verstandes) gezogen sind; Verstand ist aber das Vermögen der Begriffe. Die Wathematik hat dergleichen, aber ihre Anwendung auf Erfahrung, mithin ihre objective Gültigkeit, ja die Möglichskeit solcher synthetischer Erkenntniß a priori (die Deduction derselben) bes ruht doch immer auf dem reinen Verstande.

Daher werde ich unter meine Grundsäße die der Mathematik nicht mitzählen, aber wohl diejenige, worauf sich dieser ihre Möglichkeit und objective Gültigkeit a priori gründet, und die mithin als Principium dieser Grundsähe anzusehen sind und von Begriffen zur Anschauung, nicht aber von der Anschauung zu Begriffen ausgehen.

In der Anwendung der reinen Berstandesbegriffe auf mögliche Ersfahrung ist der Gebrauch ihrer Synthesis entweder mathematisch, oder dynamisch: denn sie geht theils blos auf die Anschauung, theils auf das Dasein einer Erscheinung überhaupt. Die Bedingungen a priori der Anschauung sind aber in Ansehung einer möglichen Ersahrung durchs 10 aus nothwendig, die des Daseins der Objecte einer möglichen empirischen Anschauung an sich nur zufällig. Daher werden die Grundsähe des mathesmatischen Gebrauchs unbedingt nothwendig, d. i. apodiktisch, sauten, die aber des dynamischen Gebrauchs werden zwar auch den Charakter einer Nothwendigkeit a priori, aber nur unter der Bedingung des empirischen 15 Denkens in einer Ersahrung, mithin nur mittelbar und indirect bei sich führen, folglich diesenige unmittelbare Evidenz nicht enthalten (obzwar 161 ihrer auf Ersahrung allgemein bezogenen Gewisheit unbeschadet), die jenen eigen ist. Doch dies wird sich beim Schlusse dieses Systems von Grundsähen besser beurtheilen lassen.

Die Tafel der Kategorien giebt uns die ganz natürliche Anweisung zur Tafel der Grundsähe, weil diese doch nichts anders als Regeln des obsiectiven Gebrauchs der ersteren sind. Alle Grundsähe des reinen Berstandes sind demnach

1. 25 Axiomen ber Unschanung 2 3. Anticipationen Analogien 30 der der Wahrnehmung Erfahrung 4. Postulate. bes 35 empirifden Denfend überhaupt.

Diese Benennungen habe ich mit Vorsicht gewählt, um die Unterschiede in Ansehung der Evidenz und der Ausübung dieser Grundsätze nicht unbemerkt zu laffen. Es wird fich aber bald zeigen: daß, mas sowohl die Evidenz, als die Bestimmung der Erscheinungen a priori nach den Kate-5 gorien der Größe und der Qualität (wenn man lediglich auf die Form der letteren acht hat) betrifft, die Grundsätze derselben fich darin von den 162 zwei übrigen namhaft unterscheiden, indem jene einer intuitiven, diese aber einer blos discursiven, obzwar beiderseits einer völligen Gewifheit fahig find. Ich werde daher jene die mathematische, diese die duna= 10 mische Grundsätze nennen. Man wird aber wohl bemerken, daß ich hier eben so wenig die Grundsate der Mathematik in einem Falle, als die Grundfate der allgemeinen (physischen) Dynamit im andern, sondern nur bie bes reinen Verftandes im Verhältniß auf den innern Sinn (ohne Unterschied der darin gegebenen Borftellungen) vor Augen habe, dadurch 15 denn jene insgesammt ihre Möglichkeit bekommen. Ich benenne fie also mehr in Betracht der Anwendung, als um ihres Inhalts willen und gehe nun zur Erwägung berfelben in der nämlichen Ordnung, wie fie in der Tafel vorgestellt werden.

#### 1.

#### Bon den Axiomen der Anschauung.

20

Grundsat des reinen Berstandes: Alle Erscheinungen find ihrer Anschauung nach ertenfive Größen.

Eine ertensive Größe nenne ich diejenige, in welcher die Vorstellung der Theile die Vorstellung des Ganzen möglich macht (und also nothwendig vor dieser vorhergeht). Ich kann mir keine Linie, so klein sie auch sei, vorftellen, ohne sie in Gedanken zu ziehen, d. i. von einem Punkte alle Theile 163 nach und nach zu erzeugen und dadurch allererst diese Anschauung zu verzeichnen. Sehen so ist es auch mit jeder, auch der kleinsten Zeit bewandt. Ich denke mir darin nur den successiven Fortgang von einem Augenblick zum andern, wo durch alle Zeittheile und deren Hinzuthun endlich eine bestimmte Zeitgröße erzeugt wird. Da die bloße Anschauung an allen Erzscheinungen entweder der Raum oder die Zeit ist, so ist jede Erscheinung als Anschauung eine extensive Größe, indem sie nur durch successive Synthesis (von Theil zu Theil) in der Apprehension erkannt werden kann.

35 Alle Erscheinungen werden demnach schon als Aggregate (Menge vorher Kant's Schriften Werte. IV.

gegebener Theile) angeschaut, welches eben nicht der Fall bei jeder Art Größen, sondern nur derer ist, die von uns extensiv als solche vorgestellt und apprehendirt werden.

Auf diese successive Synthesis der productiven Einbildungskraft in der Erzeugung der Gestalten gründet sich die Mathematik der Ausdehnung 5 (Geometrie) mit ihren Ariomen, welche die Bedingungen der sinnlichen Anschauung a priori ausdrücken, unter denen allein das Schema eines reinen Begriffs der äußeren Erscheinung zu Stande kommen kann; z. E. zwischen zwei Punkten ist nur eine gerade Linie möglich, zwei gerade Linien schließen keinen Kaum ein zc. Dies sind die Ariomen, welche eigent= 10 lich nur Größen (quanta) als solche betressen.

Was aber die Größe (quantitas), d. i. die Antwort auf die Frage: 164 wie groß etwas fei, betrifft, so giebt es in Ansehung derfelben, obgleich verschiedene dieser Sape sonthetisch und unmittelbar gewiß (indemonstrabilia) find, bennoch im eigentlichen Verstande keine Axiomen. Denn 15 daß Gleiches zu Gleichem hinzugethan oder von diesem abgezogen ein Gleiches gebe, find analytische Sate, indem ich mir der Identität der einen Größenerzeugung mit der andern unmittelbar bewußt bin; Ariomen aber follen synthetische Sate a priori fein. Dagegen find die evidente Sate des Zahlverhältnisses zwar allerdings synthetisch, aber nicht allgemein, wie 20 die der Geometrie, und eben um deswillen auch nicht Ariomen, sondern können Zahlformeln genannt werden. Daß 7+5 = 12 fei, ift kein ana-Intischer Satz. Denn ich denke weder in der Vorstellung von 7, noch von 5, noch in der Vorftellung von der Zusammensehung beider die Bahl 12 (daß ich diese in der Addition beider denken solle, davon ist hier nicht 25 die Rede; benn bei dem analytischen Sate ift nur die Frage, ob ich das Prädicat wirklich in der Vorstellung das Subjects denke). Db er aber gleich synthetisch ift, so ist er doch nur ein einzelner Sat. So fern hier blos auf die Synthesis des Gleichartigen (der Einheiten) gesehen wird, so kann die Synthesis hier nur auf eine einzige Art geschehen, wiewohl der Gebrauch 30 dieser gahlen nachher allgemein ist. Wenn ich sage: durch drei Linien, beren zwei zusammengenommen größer find als bie britte, läßt fich ein Triangel zeichnen, so habe ich hier die bloße Function der productiven 165 Einbildungefraft, welche die Linien größer und kleiner ziehen, imgleichen nach allerlei beliebigen Binkeln kann zusammenftoffen laffen. Dagegen 35 ist die Zahl 7 nur auf eine einzige Art möglich und auch die Zahl 12, die durch die Synthesis der ersteren mit 5 erzeugt wird. Dergleichen Sate

muß man also nicht Ariomen (denn sonft gabe es deren unendliche), son- bern Zahlformeln nennen.

Diefer transscendentale Grundfat der Mathematif der Erscheinungen giebt unserem Erkenntniß a priori große Erweiterung. Denn er ift es 5 allein, welcher die reine Mathematik in ihrer ganzen Bräcision auf Gegen= ftande der Erfahrung anwendbar macht, welches ohne diefen Grundsat nicht so von felbst erhellen mochte, ja auch manchen Widerspruch veranlagt hat. Erscheinungen find keine Dinge an sich selbst. Die empirische Anschauung ist nur durch die reine (bes Raumes und der Zeit) möglich; was 10 also die Geometrie von dieser fagt, gilt auch ohne Widerrede von jener, und die Ausflüchte, als wenn Gegenstände der Sinne nicht den Regeln der Construction im Raume (z. E. der unendlichen Theilbarkeit der Linien oder Winkel) gemäß sein dürfen, müffen wegfallen. Denn dadurch spricht man dem Raume und mit ihm zugleich aller Mathematik objective Gültig-15 keit ab und weiß nicht mehr, warum und wie weit sie auf Erscheinungen anzuwenden sei. Die Synthesis der Räume und Zeiten als der wesent= lichen Form aller Anschauung ift das, was zugleich die Apprehension der 166 Erscheinung, mithin jede außere Erfahrung, folglich auch alle Erkenntniß ber Gegenstände derfelben möglich macht; und was die Mathematik im 20 reinen Gebrauch von jener beweiset, das gilt auch nothwendig von dieser. Alle Einwürfe dawider find nur Chicanen einer falich belehrten Bernunft, die irriger Beije die Gegenftande der Sinne von der formalen Bedingung unserer Sinnlichkeit loszumachen gedenkt und sie, obgleich fie blos Erscheinungen find, als Gegenftande an fich felbft, dem Berftande gegeben 25 vorstellt, in welchem Falle freilich von ihnen a priori gar nichts, mithin auch nicht durch reine Begriffe vom Raume sontbetisch erkannt werden konnte und die Wiffenschaft, die diese bestimmt, nämlich die Geometrie, selbst nicht möglich sein mürde.

2.

### Die Anticipationen der Wahrnehmung.

30

Der Grundsatz, welcher alle Wahrnehmungen als solche anticipirt, heißt so: In allen Erscheinungen hat die Empfindung und das Reale, welches ihr an dem Gegenstande entspricht, (realitas phaenomenon) eine intensive Größe, d. i. einen Grad.

Man kann alle Erkenntniß, wodurch ich dasjenige, was zur empirischen Erkenntniß gehört, a priori erkennen und bestimmen kann, eine

Anticipation nennen, und ohne Zweifel ift das die Bedeutung, in welcher 167 Epikur seinen Ausdruck προληψις brauchte. Da aber an den Erscheinungen etwas ist, was niemals a priori erkannt wird, und welches daher auch den eigentlichen Unterschied des empirischen von dem Erkenntniß a priori ausmacht, nämlich die Empfindung (als Materie der Wahrneh- 5 mung), so folgt, daß diese es eigentlich sei, was gar nicht anticipirt werden fann. Dagegen würden wir die reine Beftimmungen im Raume und der Beit fowohl in Ansehung der Gestalt als Größe Anticipationen der Erscheinungen nennen konnen, weil fie basjenige a priori vorstellen, was immer a posteriori in der Erfahrung gegeben werden mag. Gefett aber, est finde 10 fich doch etwas, mas fich an jeder Empfindung als Empfindung überhaupt (ohne daß eine besondere gegeben sein mag) a priori erkennen läßt: jo würde dieses im ausnehmenden Verstande Anticipation genannt zu werden verdienen, weil es befremblich icheint, ber Erfahrung in demjenigen vorzugreifen, was gerade die Materie derselben angeht, die man nur aus 15 ihr schöpfen kann. Und so verhält es sich hier wirklich.

Die Apprehension blos vermittelft der Empfindung erfüllt nur einen Augenblick (wenn ich nämlich nicht die Succession vieler Empfindungen in Betracht ziehe). Als etwas in der Erscheinung, deffen Apprehension keine fuccessive Synthesis ist, die von Theilen zur ganzen Vorstellung fort- 20 geht, hat fie also keine extensive Größe: der Mangel der Empfindung in 168 demfelben Augenblicke mürde diesen als leer vorstellen, mithin = 0. Was nun in der empirischen Anschauung der Empfindung correspondirt, ist Realität (realitas phaenomenon), was dem Mangel derfelben entspricht, Negation = 0. Nun ist aber jede Empfindung einer Verringerung fähig, 25 jo daß fie abnehmen und so allmählig verschwinden kann. Daher ift awischen Realität in der Erscheinung und Negation ein continuirlicher Zusammenhang vieler möglichen Zwischenempfindungen, beren Unterschied von einander immer kleiner ift, als der Unterschied zwischen der gegebenen und dem Bero oder der ganzlichen Negation. D. i. das Reale in der Er= 20 scheinung hat jederzeit eine Größe, welche aber nicht in der Apprehension angetroffen wird, indem diese vermittelft der blogen Empfindung in einem Augenblicke und nicht durch successive Synthesis vieler Empfindungen geschieht und also nicht von den Theilen zum Ganzen geht; es hat also zwar eine Große, aber feine ertenfive.

Run nenne ich diejenige Größe, die nur als Einheit apprehendirt wird, und in welcher die Vielheit nur durch Annäherung zur Negation

= O vorgestellt werden kann, die intensive Größe. Also hat jede Realität in der Erscheinung intensive Größe, d. i. einen Grad. Wenn man diese Realität als Ursache (es sei der Empsindung oder anderer Realität in der Erscheinung, z. B. einer Veränderung) betrachtet: so nennt man den Grad der Realität als Ursache ein Moment, z. B. das Moment der Schwere, und zwar darum weil der Grad nur die Größe bezeichnet, deren Appres 169 hension nicht successiv, sondern augenblicklich ist. Dieses berühre ich aber hier nur beiläusig, denn mit der Causalität habe ich für jeht noch nicht zu thun.

So hat demnach jede Empfindung, mithin auch jede Realität in der Erscheinung, so klein sie auch sein mag, einen Grad, d. i. eine intensive Größe, die noch immer vermindert werden kann, und zwischen Realität und Regation ist ein continuirlicher Zusammenhang möglicher Realitäten und möglicher kleinerer Wahrnehmungen. Eine jede Farbe, z. E. die rothe, hat einen Grad, der, so klein er auch sein mag, niemals der kleinste ist, und so ist es mit der Wärme, dem Moment der Schwere 2c. überall beswandt.

Die Eigenschaft der Größen, nach welcher an ihnen kein Theil der kleinstmögliche (kein Theil einsach) ist, heißt die Continuität derselben.

Raum und Zeit sind quanta continua, weil kein Theil derselben gegeben werden kann, ohne ihn zwischen Grenzen (Punkten und Augenblicken) einzuschließen, mithin nur so, daß dieser Theil selbst wiederum ein Raum oder eine Zeit ist. Der Raum besteht also nur aus Räumen, die Zeit aus Zeiten. Punkte und Augenblicke sind nur Grenzen, d. i. bloße Stellen ihrer Einschränkung; Stellen aber sehen jederzeit jene Anschauungen, die sie beschränken oder bestimmen sollen, voraus, und aus bloßen Stellen als aus Bestandtheilen, die noch vor dem Raume oder der Zeit gegeben 170 werden könnten, kann weder Raum noch Zeit zusammen gesetzt werden. Dergleichen Größen kann man auch fließende nennen, weil die Synthesis (der productiven Einbildungskraft) in ihrer Erzeugung ein Fortgang in der Zeit ist, deren Continuität man besonders durch den Ausdruck des Fließens (Versließens) zu bezeichnen pslegt.

Alle Erscheinungen überhaupt sind demnach continuirliche Größen, sowohl ihrer Anschauung nach als extensive, oder der bloßen Wahrnehs mung (Empsindung und mithin Realität) nach als intensive Größen. Wenn die Synthesis des Mannigsaltigen der Erscheinung unterbrochen ist, so ist dieses ein Aggregat von vielen Erscheinungen (und nicht eigents

lich Erscheinung als ein Quantum), welches nicht durch die bloße Fortssetzung der productiven Synthesis einer gewissen Art, sondern durch Wiederholung einer immer aushörenden Synthesis erzeugt wird. Wenn ich 13 Thaler ein Geldquantum nenne, so benenne ich es so fern richtig, als ich darunter den Gehalt von einer Mark sein Silber verstehe, welche aber allerdings eine continuirliche Größe ist, in welcher kein Theil der kleinste ist, sondern jeder Theil ein Geldstück ausmachen könnte, welches immer Materie zu noch kleineren enthielte. Wenn ich aber unter jener Benennung 13 runde Thaler verstehe als so viel Münzen (ihr Silbergehalt mag sein, welcher er wolle), so benenne ich es unschießlich durch ein Quan- 10 171 tum von Thalern, sondern muß es ein Aggregat, d. i. eine Zahl Geldstücke, nennen. Da nun bei aller Zahl doch Einheit zum Grunde liegen muß, so ist die Erscheinung als Einheit ein Quantum und als ein solches jederzzeit ein Continuum.

Wenn nun alle Erscheinungen, sowohl extensiv, als intensiv betrach- 15 tet, continuirliche Größen find, fo würde der Sat: daß auch alle Beranderung (Abergang eines Dinges aus einem Zustande in den andern) continuirlich fei, leicht und mit mathematischer Evidenz hier bewiesen werden können, wenn nicht die Causalität einer Beränderung überhaupt ganz außerhalb den Grenzen einer Transscendental-Philosophie lage und em- 20 pirifche Principien voraussette. Denn daß eine Urfache möglich sei, welche ben Zuftand der Dinge verändere, d. i. sie zum Gegentheil eines gemiffen gegebenen Buftandes beftimme, bavon giebt uns der Berftand a priori gar keine Gröffnung; nicht blos desmegen, weil er die Möglichkeit davon gar nicht einsieht (benn diese Einsicht fehlt uns in mehreren Er= 25 kenntniffen a priori), sondern weil die Veranderlichkeit nur gewisse Bestimmungen der Erscheinungen trifft, welche die Erfahrung allein lehren fann, indeffen daß ihre Urfache in dem Unveranderlichen anzutreffen ift. Da wir aber hier nichts vor uns haben, deffen wir uns bedienen konnen, als die reinen Grundbegriffe aller möglichen Erfahrung, unter welchen 30 burchaus nichts Empirisches fein muß, so konnen wir, ohne die Einheit 172 des Systems zu verlegen, der allgemeinen Naturmissenschaft, welche auf gewiffe Grunderfahrungen gebauet ift, nicht vorgreifen.

Gleichwohl mangelt es uns nicht an Beweisthümern des großen Einflusses, den dieser unser Grundsatz hat, Wahrnehmungen zu antict- 25 piren und sogar deren Mangel so fern zu ergänzen, daß er allen falschen Schlüssen, die daraus gezogen werden möchten, den Riegel vorschiebt.

Wenn alle Realität in der Wahrnehmung einen Grad hat, zwischen bem und der Regation eine unendliche Stufenfolge immer minderer Grade statt findet, und gleichwohl ein jeder Sinn einen bestimmten Grad ber Receptivität der Empfindungen haben muß: fo ift feine Bahrnehmung, 5 mithin auch keine Erfahrung möglich, die einen ganzlichen Mangel alles Realen in der Erscheinung, es sei unmittelbar oder mittelbar (durch welchen Umschweif im Schließen als man immer wolle), bewiese, b. i. es kann aus ber Erfahrung niemals ein Beweis vom leeren Raume oder einer leeren Beit gezogen werden. Denn der gangliche Mangel des Realen in der finn-10 lichen Anschauung kannerstlich selbst nicht wahrgenommen werden, zweitens fann er aus feiner einzigen Erscheinung und bem Unterschiede des Grades ihrer Realität gefolgert, oder darf auch zur Erklärung derfelben niemals angenommen werden. Denn wenn auch die ganze Anschauung eines bestimmten Raumes oder Zeit ourch und durch real, d. i. kein Theil der-15 felben leer ift: so muß es doch, weil jede Realität ihren Grad hat, der bei unveränderter extensiven Große der Erscheinung bis zum Nichts (bem 173 Leeren) durch unendliche Stufen abnehmen kann, unendlich verschiedene Grade, mit welchen Raum oder Beit erfüllt find, geben und die intenfive Größe in verschiedenen Erscheinungen kleiner oder größer fein konnen, ob-20 schon die extensive Größe der Anschauung gleich ist.

Wir wollen ein Beispiel davon geben. Beinahe alle Naturlehrer, da fie einen großen Unterschied der Quantität der Materie von verschiedener Art unter gleichem Volumen (theils durch das Moment der Schmere oder bes Gewichts, theils durch das Moment des Widerstandes gegen andere 25 bewegte Materien) wahrnehmen, schließen daraus einstimmig: bieses Bolumen (ertenfive Große der Erscheinung) muffe in allen Materien, obamar in verschiedenem Make leer fein. Wer hatte aber von diefen größten= theils mathematischen und mechanischen Naturforschern sich wohl jemals einfallen laffen, daß fie diesen ihren Schluß lediglich auf eine metaphy-30 fische Boraussehung, welche fie doch fo fehr zu vermeiden vorgeben, grunbeten, indem fie annehmen, daß das Reale im Raume (ich mag es hier nicht Undurchdringlichkeit oder Gewicht nennen, weil dieses empirische Begriffe find) allerwärts einerlei fei und fich nur ber extensiven Größe, b. i. der Menge, nach unterscheiden konne. Dieser Voraussehung, dazu 35 fie keinen Grund in der Erfahrung haben konnten, und die also blos metaphysisch ift, setze ich einen transscendentalen Beweiß entgegen, der zwar 174 ben Unterschied in der Erfüllung der Raume nicht erklaren soll, aber doch

die vermeinte Nothwendigkeit jener Voraussehung, gedachten Unterschied nicht anders wie durch anzunehmende leere Raume erklaren zu konnen, völlig aufhebt und das Berdienft hat, den Berftand wenigstens in Freiheit zu verfeten, fich diese Verschiedenheit auch auf andere Art zu denken, wenn die Naturerklärung hiezu irgend eine Sypothese nothwendig machen 5 follte. Denn da feben wir, daß, obichon gleiche Räume von verschiedenen Materien vollkommen erfüllt fein mogen, jo daß in keinem von jenen ein Bunkt ift, in welchem nicht ihre Gegenwart anzutreffen ware, so habe doch jedes Reale bei derfelben Qualität ihren Grad (des Widerstandes ober des Wiegens), welcher ohne Berminderung der ertensiven Größe oder 10 Menge ins Unendliche kleiner fein kann, ehe fie in das Leere übergeht und verschwindet. Go kann eine Ausspannung, die einen Raum erfüllt, 3. B. Barme, und auf gleiche Weise jede andere Realität (in der Erscheinung), ohne im mindeften den kleinften Theil diefes Raumes leer zu lafsen, in ihren Graden ins Unendliche abnehmen und nichts desto weniger 15 den Raum mit diesen kleinern Graden eben sowohl erfüllen, als eine anbere Erscheinung mit größeren. Meine Absicht ist hier keinesweges, zu behaupten, daß dieses wirklich mit der Verschiedenheit der Materien ihrer specifischen Schwere nach so bewandt sei, sondern nur, aus einem Grund= 175 sate des reinen Verstandes darzuthun, daß die Natur unserer Bahrneh- 20 mungen eine folde Erklärungsart möglich mache, und daß man fälfchlich das Reale der Erscheinung dem Grade nach als gleich und nur der Aggregation und deren ertensiven Größe nach als verschieden annehme und diefest sogar vorgeblicher Magen burch einen Grundsat des Verstandes a priori behaupte.

Es hat gleichwohl diese Anticipation der Wahrnehmung für einen der transscendentalen Überlegung gewohnten und dadurch behutsam ge-wordenen Nachsorscher immer etwas Auffallendes an sich und erregt darüber einiges Bedenken, daß der Verstand einen dergleichen synthetischen Sat, als der von dem Grad alles Realen in den Erscheinungen ist und mithin so der Möglichkeit des innern Unterschiedes der Empfindung selbst, wenn man von ihrer empirischen Qualität abstrahirt, anticipiren könne, und es ist also noch eine der Ausschung nicht unwürdige Frage: wie der Verstand hierin synthetisch über Erscheinungen a priori aussprechen und diese sogar in demjenigen, was eigentlich und blos empirisch ist, nämlich die Empfin- 85 dung angeht, anticipiren könne.

Die Qualität der Empfindung ift jederzeit blos empirisch und kann

a priori gar nicht vorgestellt werden (z. B. Farben, Geschmack 2c.). Aber das Reale, was den Empfindungen überhaupt correspondirt im Gegensat mit ber Negation = 0 ftellt nur Etwas vor, bessen Begriff an fich ein Sein enthält, und bedeutet nichts als die Sonthesis in einem empirischen 176 5 Bewußtfein überhaupt. In dem innern Sinn nämlich kann das empirische Bewußtsein von O bis zu jedem großern Grade erhoht werden, fo daß eben dieselbe extensive Größe der Anschauung (z. B. erleuchtete Fläche) so große Empfindung erregt, als ein Aggregat von vielem andern (minder Erleuchteten) zusammen. Man kann alfo von der extensiven Größe der 10 Erscheinung ganzlich abstrahiren und fich doch an der bloßen Empfindung in einem Moment eine Synthefis der gleichformigen Steigerung von O bis zu dem gegebenen empirischen Bewuhtsein vorstellen. Alle Empfindungen werden daher als folche zwar nur a postoriori gegeben, aber die Eigenschaft berfelben, daß fie einen Grad haben, kann a priori erkannt 15 werden. Es ift merkwürdig, daß wir an Großen überhaupt a priori nur eine einzige Qualität, nämlich die Continuität, an aller Qualität aber (dem Realen der Erscheinungen) nichts weiter a priori als die intensive Qualität derfelben, nämlich daß fie einen Grad haben, erkennen konnen, alles übrige bleibt der Erfahrung überlaffen.

20 3.

# Die Analogien der Erfahrung.

Der allgemeine Grundsatz berselben ist: Alle Erscheinungen stehen ihrem Dasein nach a priori unter Regeln der Bestimmung ihres Verhält= 177 nisses unter einander in einer Zeit.

Die drei modi der Zeit sind Beharrlichkeit, Folge und Zugleichssein. Daher werden drei Regeln aller Zeitverhältnisse der Erscheinungen, wornach jeder ihr Dasein in Ansehung der Einheit aller Zeit bestimmt werden kann, vor aller Ersahrung vorangehen und diese allererst möglich machen.

Der allgemeine Grundsatz aller drei Analogien beruht auf der nothwendigen Einheit der Apperception in Ansehung alles möglichen empirischen Bewußtseins (der Wahrnehmung) zu jeder Zeit, folglich, da jene a priori zum Grunde liegt, auf der synthetischen Einheit aller Erscheinungen nach ihrem Verhältnisse in der Zeit. Denn die ursprüngliche Apperception bezieht sich auf den innern Sinn (den Inbegriff aller Borsstellungen) und zwar a priori auf die Form desselben, d. i. das Berhältsniß des mannigsaltigen empirischen Bewußtseins in der Zeit. In der urssprünglichen Apperception soll nun alle dieses Mannigsaltige seinen Zeitsverhältnissen nach vereinigt werden; denn dieses sagt die transscendentale seinheit derselben a priori, unter welcher alles steht, was zu meinem (d. i. meinem einigen) Erkenntnisse gehören soll, mithin ein Gegenstand für mich werden kann. Diese sunthetische Einheit in dem Zeitverhältnisse aller Bahrnehmungen, welche a priori bestimmt ist, ist also das Geseh; daß alle empirische Zeitbestimmungen unter Regeln der allgemeinen Zeitbes 10 stimmung stehen müssen, und die Analogien der Ersahrung, von denen wir jeht handeln wollen, müssen dergleichen Regeln sein.

Diese Grundsätze haben das Besondere an sich, daß sie nicht die Ersscheinungen und die Synthesis ihrer empirischen Anschauung, sondern blos das Dasein und ihr Verhältniß unter einander in Ansehung dieses ihres Daseins erwägen. Nun kann die Art, wie etwas in der Erscheinung apprehendirt wird, a priori dergestalt bestimmt sein, daß die Regel ihrer Synthesis zugleich diese Anschauung a priori in jedem vorliegenden empirischen Beispiele geben, d. i. sie daraus zu Stande bringen kann. Allein das Dasein der Erscheinungen kann a priori nicht erkannt werden, und ob 20 wir gleich auf diesem Wege dahin gelangen könnten, auf irgend ein Dasein zu schließen, so würden wir dieses doch nicht bestimmt erkennen, d. i. das, wodurch seine empirische Anschauung sich von andern unterschiede, antiscipiren können.

Die vorigen zwei Grundsähe, welche ich die mathematische nannte in 25 Betracht dessen, daß sie die Mathematik auf Erscheinungen anzuwenden berechtigten, gingen auf Erscheinungen ihrer bloßen Möglichkeit nach und lehrten, wie sie sowohl ihrer Anschauung, als dem Realen ihrer Wahrsnehmung nach nach Regeln einer mathematischen Synthesis erzeugt werden könnten; daher sowohl bei der einen, als bei der andern die Zahlgrößen und 30 mit ihnen die Bestimmung der Erscheinung als Größe gebraucht werden können. So werde ich z. B. den Grad der Empfindungen des Sonnenslichts aus etwa 200000 Erleuchtungen durch den Mond zusammensehen und a priori bestimmt geben, d. i. construiren können. Daher können wir die erstere Grundsähe constitutive nennen.

Ganz anders muß es mit denen bewandt sein, die das Dasein der Erscheinungen a priori unter Regeln bringen sollen. Denn da dieses sich

nicht construiren läßt, so werden fie nur auf das Verhältniß bes Daseins gehen und keine andre als blos regulative Principien abgeben konnen. Da ist also weder an Axiomen, noch an Anticipationen zu denken, sondern wenn uns eine Wahrnehmung in einem Zeitverhältniffe gegen andere (obzwar 5 unbestimmte) gegeben ift, so wird a priori nicht gesagt werden können: welche andere und wie große Bahrnehmung, fondern wie fie dem Da= sein nach in diesem modo der Zeit mit jener nothwendig verbunden sei. In der Philosophie bedeuten Analogien etwas fehr Verschiedenes von demjenigen, mas fie in der Mathematik vorftellen. In dieser find es For-10 meln, welche die Gleichheit zweier Größenverhaltnisse ausfagen, und jeder= zeit constitutiv, so daß, wenn brei Glieder der Proportion gegeben find, auch das vierte dadurch gegeben wird, d. i. conftruirt werden kann. In der Philosophie aber ift die Analogie nicht die Gleichheit zweier quanti= tativen, sondern qualitativen Berhaltniffe, wo ich aus drei gegebenen 15 Gliedern nur das Berhaltniß zu einem vierten, nicht aber dieses vierte 180 Glied felbst erkennen und a priori geben kann, wohl aber eine Regel habe, es in der Erfahrung zu suchen, und ein Merkmal, es in derselben aufzufinden. Eine Analogie der Erfahrung mird also nur eine Regel sein, nach welcher aus Bahrnehmungen Einheit der Erfahrung (nicht wie Bahr-20 nehmung felbst als empirische Anschauung überhaupt) entspringen soll, und als Grundsat von den Gegenständen (den Erscheinungen) nicht con=

ftitutiv, sondern bloß regulativ gelten. Eben dasselbe aber wird auch von den Postulaten des empirischen Denkens überhaupt, welche die Synsthesis der bloßen Anschauung (der Form der Erscheinung), der Wahrnehsung (der Materie derselben) und der Ersahrung (des Verhältnisses dieser Wahrnehmungen) zusammen betreffen, gelten, nämlich daß sie nur regulative Grundsähe sind und sich von den mathematischen, die constitutiv sind, zwar nicht in der Gewißheit, welche in beiden a priori feststeht, aber doch in der Art der Evidenz, d. i. dem Intuitiven derselben, (mithin auch der Demonstration) unterscheiden.

Was aber bei allen synthetischen Grundsähen erinnert ward und hier

Was aber bei allen synthetischen Grundsähen erinnert ward und hier vorzüglich angemerkt werden muß, tst dieses: daß diese Analogien nicht als Grundsähe des transscendentalen, sondern blos des empirischen Berstandesgebrauchs ihre alleinige Bedeutung und Gültigkeit haben, mithin 181 auch nur als solche bewiesen werden können, daß folglich die Erscheinungen nicht unter die Kategorien schlechthin, sondern nur unter ihre Schemate subsumirt werden müssen. Denn wären die Gegenstände, auf welche diese

Grundfate bezogen werden follen, Dinge an fich felbst, so ware es gang unmöglich, etwas von ihnen a priori fynthetisch zu erkennen. Nun find es nichts als Erscheinungen, deren vollständige Erkenntniß, auf die alle Grundfate a priori zulent boch immer austaufen muffen, lediglich die mögliche Erfahrung ift; folglich tonnen jene nichts, als blos die Bedingungen ber 5 Einheit des empirischen Erkenntnisses in der Synthesis der Erscheinungen zum Ziele haben; diese aber wird nur allein in dem Schema des reinen Berftandesbegriffs gedacht, von deren Ginheit als einer Synthesis überhaupt die Kategorie die durch keine sinnliche Bedingung restringirte Function enthält. Wir werden also durch diese Grundsähe die Erscheinungen 10 nur nach einer Analogie mit der logischen und allgemeinen Ginheit der Begriffe zusammen zu seben berechtigt werden und daher uns in dem Grundfate felbst zwar der Kategorie bedienen, in der Ausführung aber (der Anwendung auf Erfcheinungen) das Schema derfelben als den Schlüffel ihres Gebrauchs an deffen Stelle, ober jener vielmehr als reftringirende Bedin- 15 gung unter dem Namen einer Formel des erfteren zur Seite setzen.

182

#### A.

# Erfte Analogie.

# Grundfat ber Beharrlichkeit.

Alle Erscheinungen enthalten das Beharrliche (Substanz) als den 20 Gegenstand selbst und das Wandelbare als dessen bloße Bestimmung, b. i. eine Art, wie der Gegenstand existirt.

### Beweis biefer erften Analogie.

Alle Erscheinungen find in der Zeit. Diese kann auf zweifache Beise das Berhältniß im Dasein derselben bestimmen, entweder so fern sie 25 nach einander oder zugleich sind. In Betracht der ersteren wird die Zeit als Zeitreihe, in Ansehung der zweiten als Zeitumfang betrachtet.

Unsere Apprehension des Mannigfaltigen der Erscheinung ist jederzeit successiv und ist also immer wechselnd. Wir können also dadurch allein niemals bestimmen, ob dieses Mannigsaltige als Gegenstand der 30 Ersahrung zugleich sei, oder nach einander solge, wo an ihr nicht etwas zum Grunde liegt, was jederzeit ist, d. i. etwas Bleibendes und Be=

harrliches, von welchem aller Wechsel und Zugleichsein nichts als so viel Arten (modi der Zeit) sind, wie das Beharrliche existirt. Nur in dem Besharrlichen sind also Zeitverhältnisse möglich (denn Simultaneität und Sucscession sind die einzige Berhältnisse in der Zeit), d. i. das Beharrliche ist 183

ceffion find die einzige Berhaltnisse in der Zeit), d. i. das Beharrliche ift 183 5 das Substratum der empirischen Vorstellung der Zeit selbst, an welchem alle Zeitbestimmung allein möglich ift. Die Beharrlichkeit drückt überhaupt die Zeit als das beständige Correlatum alles Daseins der Erscheinungen, alles Wechsels und aller Begleitung aus. Denn der Wechsel trifft die Zeit felbst nicht, sondern nur die Erscheinungen in der Zeit (so wie das Zu-10 gleichsein nicht ein modus der Zeit selbst ist, als in welcher garkeine Theile augleich, sondern alle nach einander find). Wollte man der Zeit selbst eine Folge nach einander beilegen, so müßte man noch eine andere Zeit denken, in welcher diese Folge möglich wäre. Durch das Beharrliche allein bekommt das Dasein in verschiedenen Theilen der Zeitreihe nach einander eine 15 Große, die man Dauer nennt. Denn in der blogen Folge allein ift das Dasein immer verschwindend und anhebend und hat niemals die mindeste Größe. Dhue dieses Beharrliche ist also kein Zeitverhältniß. Nun kann die Zeit an fich selbst nicht mahrgenommen werden; mithin ift diefes Be= harrliche an den Erscheinungen das Substratum aller Zeithestimmung, 20 folglich auch die Bedingung der Möglichkeit aller synthetischen Einheit der Wahrnehmungen, d. i. der Erfahrung; und an diefem Beharrlichen kann alles Dafein und aller Wechsel in der Zeit nur als ein modus der Existens dessen, was bleibt und beharrt, angesehen werden. Also ift in allen Erscheinungen das Beharrliche ber Gegenstand felbst, d. i. die Substanz 25 (phaenomenon); alles aber, was wechselt oder wechseln kann, gehört nur 184

Ich finde, daß zu allen Zeiten nicht blos der Philosoph, sondern selbst der gemeine Verstand diese Beharrlichkeit als ein Substratum alles Wechs sels der Erscheinungen vorausgesetzt haben und auch jederzeit als ungezweisselt annehmen werden, nur daß der Philosoph sich hierüber etwas desstimmter ausdrückt, indem er sagt: bei allen Veränderungen in der Welt bleibt die Substanz, und nur die Accidenzen wechseln. Ich tresse aber von diesem so synthetischen Sage nirgends auch nur den Versuch von einem Beweise; ja er steht auch nur selten, wie es ihm doch gebührt, an der Spize der reinen und völlig a priori bestehenden Gesetze der Natur. In der That ist der Sag, daß die Substanz beharrlich sei, tautologisch. Denn

zu der Art, wie diese Substanz oder Substanzen existiren, mithin zu ihren

Bestimmungen.

126

blos diese Beharrlichkeit ist der Grund, warum wir auf die Erscheinung die Kategorie der Substanz anwenden, und man hätte beweisen müssen: daß in allen Erscheinungen etwas Beharrliches set, an welchem das Wans delbare nichts als Bestimmung seines Daseins ist. Da aber ein solcher Beweis niemals dogmatisch, d. i. aus Begriffen, gesührt werden kann, weil er einen synthetischen Saß a priori betrifft, und man niemals daran dachte, daß dergleichen Säße nur in Beziehung auf mögliche Ersahrung sültig sind, mithin auch nur durch eine Deduction der Möglichkeit der letztern bewiesen werden können: so ist kein Wunder, wenn er zwar bei aller Ersahrung zum Grunde gelegt (weil man dessen Wedürsniß bei der 10 empirischen Erkenntniß sühlt), niemals aber bewiesen worden ist.

Ein Philosoph murde gefragt: wie viel wiegt der Rauch? Er ant= wortete: ziehe von dem Gemichte des verbrannten Holzes das Gewicht der übrigbleibenden Afche ab, so haft du das Gewicht des Rauchs. Er feste also als unwidersprechlich voraus: daß felbst im Kener die Materie (Sub= 15 ftanz) nicht vergehe, sondern nur die Korm derselben eine Abanderung erleide. Eben so war der Satz: aus nichts wird nichts, nur ein anderer Folgesat aus dem Grundsate der Beharrlichfeit, ober vielmehr desimmermahrenden Dafeins des eigentlichen Subjects an den Erscheinungen. Denn wenn basjenige an der Erscheinung, mas man Substanz nennen will, das 20 eigentliche Substratum aller Zeitbestimmung sein soll, so muß sowohl alles Dasein in ber vergangenen, als das der fünftigen Zeit daran einzig und allein bestimmt werden konnen. Daber konnen wir einer Erscheinung nur darum den Namen Substanz geben, weil wir ihr Dasein zu aller Zeit voranssehen, welches durch das Wort Beharrlichkeit nicht einmal wohl 25 ausgedrückt wird, indem dieses mehr auf fünftige Zeit geht. Indeffen ist die innre Nothwendigkeit zu beharren doch unzertrennlich mit der Nothwendigkeit immer gewesen zu sein verbunden, und der Ausdruck mag also 186 bleiben. Gigni de nihilo nihil, in nihilum nil posse reverti, maren zwei Sate, welche die Alten unzertrennt verknüpften, und die man aus Miß= 30 verstand jest bisweilen trennt, weil man fich vorstellt, daß sie Dinge an sich selbst angehen, und der erstere der Abhängigkeit der Welt von einer obersten Ursache (auch sogar ihrer Substanz nach) entgegen sein dürfte, welche Beforgniß unnöthig ift, indem hier nur von Erscheinungen im Felde der Erfahrung die Rede ift, deren Einheit niemals möglich sein würde, 35 wenn wir neue Dinge (ber Substanz nach) wollten entstehen laffen. Denn alsdann fiele dasjenige weg, welches die Einheit der Zeit allein vorftellen

kann, nämlich die Identität des Substratum, als woran aller Bechselallein durchgängige Einheit hat. Diese Beharrlichkeit ift indes doch weiter nichts als die Art, uns das Dasein der Dinge (in der Erscheinung) vorzustellen.

Die Bestimmungen einer Substanz, die nichts anders find als be-5 sondere Arten derfelben zu eriftiren, heißen Accidengen. Sie find jederzeit real, weil sie das Dasein der Substanz betreffen (Regationen sind nur Beftimmungen, die das Nichtfein von etwas an der Substanz ausdrücken). Benn man nun biefem Realen an der Substanz ein besonderes Dasein beilegt (z. E. der Bewegung als einem Accidenz der Materie), so nennt 10 man dieses Dasein die Inharenz zum Unterschiede vom Dasein der Substanz, das man Subsistenz nennt. Allein hieraus entspringen viel Miß= 187 deutungen, und es ist genauer und richtiger geredet, wenn man das Acci= denz nur durch die Art, wie das Dasein einer Substanz positiv bestimmt ift, bezeichnet. Indeffen ift es doch vermöge der Bedingungen des logischen 15 Gebrauchs unferes Verstandes unvermeidlich, dasjenige, mas im Dasein einer Substanz wechseln kann, indeffen daß die Substanz bleibt, gleichsam abzusondern und in Berhältniß auf das eigentliche Beharrliche und Radi= cale zu betrachten; daher denn auch diese Kategorie unter dem Titel der Verhältnisse steht, mehr als die Bedingung derselben, als daß sie selbst 20 ein Berhältniß enthielte.

Auf dieser Beharrlichkeit gründet sich nun auch die Berichtigung des Begriffs von Beränderung. Entstehen und Bergehen sind nicht Beränderungen dessenigen, was entsteht oder vergeht. Beränderung ist eine Art zu existiren, welche auf eine andere Art zu existiren eben desselben Segenstandes ersolgt. Daher ist alles, was sich verändert, bleibend, und nur sein Zustand wechselt. Da dieser Wechsel also nur die Bestimmungen trifft, die aushören oder auch anheben können, so können wir in einem etwas parador scheinenden Ausdruck sagen: nur das Beharrliche (die Substanz) wird verändert, das Wandelbare erleidet keine Beränderung, sondern einen Wechsel, da einige Bestimmungen aushören, und andre anheben.

Beränderung kann daher nur an Substanzen wahrgenommen werden, 188 und das Entstehen oder Vergehen schlechthin, ohne daß es blos eine Besstimmung des Beharrlichen betreffe, kann gar keine mögliche Wahrnehs mung sein, weil eben dieses Beharrliche die Vorstellung von dem Übersgange aus einem Zustande in den andern und von Nichtsein zum Sein möglich macht, die also nur als wechselnde Vestimmungen dessen, was

bleibt, empirisch erkannt werden können. Rehmet an, daß etwas schlechtshin ansange zu sein, so müßt ihr einen Zeitpunkt haben, in dem es nicht war. Woran wollt ihr aber diesen heften, wenn nicht an demjenigen, was schon da ist? Denn eine leere Zeit, die vorherginge, ist kein Gegenstand der Wahrnehmung; knüpft ihr dieses Entstehen aber an Dinge, die vorsher waren und bis zu dem, mas entsteht, fortdauren, so war das letztere nur eine Bestimmung des ersteren als des Beharrlichen. Eben so ist es auch mit dem Vergehen: denn dieses seht die empirische Vorstellung einer Zeit voraus, da eine Erscheinung nicht mehr ist.

Substanzen (in der Erscheinung) sind die Substrate aller Zeitbes 10 stimmungen. Das Entstehen einiger und das Vergehen anderer derselben würde selbst die einzige Bedingung der empirischen Sinheit der Zeit aufsheben, und die Erscheinungen würden sich alsdann auf zweierlei Zeit besziehen, in denen neben einander das Dasein verstösse, welches ungereimt 189 ist. Denn es ist nur eine Zeit, in welcher alle verschiedene Zeiten nicht 15 zugleich, sondern nach einander geseht werden müssen.

So ist demnach die Beharrlichkeit eine nothwendige Bedingung, unter welcher allein Erscheinungen als Dinge oder Gegenstände in einer möglichen Ersahrung bestimmbar sind. Was aber das empirische Kritezium dieser nothwendigen Beharrlichkeit und mit ihr der Substanzialität 20 der Erscheinungen sei, davon wird uns die Folge Gelegenheit geben, das Röthige anzumerken.

# B. Zweite Analogie.

# Grundfat der Erzeugung.

Alles, was geschieht (anhebt zu sein), sett etwas voraus, worauf. es nach einer Regel folgt.

#### Beweis.

Die Apprehension des Mannigfaltigen der Erscheinung ist jederzeit successiv. Die Vorstellungen der Theile folgen auf einander. Ob sie sich so auch im Gegenstande folgen, ist ein zweiter Punkt der Resserion, der in der ersteren nicht enthalten ist. Nun kann man zwar alles und sogar jede

Borftellung, so fern man sich ihrer bewußt ift, Object nennen; allein was bieses Wort bei Erscheinungen zu bedeuten habe, nicht in so fern fie (als Borftellungen) Objecte find, sondern nur ein Object bezeichnen, ift von 190 tieferer Untersuchung. So fern fie nur als Vorstellungen zugleich Gegens ftande des Bewuftseins find, fo find fie von der Apprehenfion, d. i. der Aufnahme in die Synthesis der Einbildungskraft, gar nicht unterschieden, und man muß alfo fagen: bas Mannigfaltige ber Erscheinungen wird im Gemüth jederzeit successiv erzeugt. Wären Erscheinungen Dinge an sich felbft, fo wurde kein Menich aus der Succession der Borftellungen von 10 threm Mannigfaltigen ermeffen können, wie dieses in dem Object verbunben sei. Denn wir haben es doch nur mit unsern Borftellungen zu thun; wie Dinge an fich selbst (ohne Rücksicht auf Vorstellungen, dadurch fie und afficiren) sein mogen, ift ganglich außer unfrer Erkenntniffphäre. Db nun gleich die Erscheinungen nicht Dinge an sich selbst und gleichwohl doch bas 15 einzige find, was und zur Erfenntniß gegeben werben kann, fo foll ich anzeigen, mas dem Mannigfaltigen an den Erscheinungen felbst für eine Berbindung in der Zeit zukomme, indessen daß die Borftellung beffelben in der Apprehenfion jederzeit fuccessiv ift. So ift 3. E. die Apprehenfion des Mannigfaltigen in der Erscheinung eines Hauses, das vor mir fteht, succes-20 fiv. Run ift die Frage, ob das Mannigfaltige diefes Hauses selbst auch in fich successiv fei, welches freilich niemand zugeben wird. Run ift aber, so bald ich meine Beariffe von einem Gegenstande bis zur transscendentalen Bedeutung steigere, das Saus gar kein Ding an fich felbst, sondern nur eine Erscheinung, d. i. Vorftellung, beren transscendentaler Gegenstand unbekannt 191 25 ist; was verstehe ich also unter der Frage: wie das Mannigfaltige in der Erscheinung selbst (die doch nichts an fich selbst ift) verbunden sein moge? hier wird das, was in der successiven Apprehension liegt, als Borftellung, die Erscheinung aber, die mir gegeben ift, unerachtet fie nichts weiter als ein Inbegriff dieser Borftellungen ift, als der Gegenstand derselben betrachtet, 30 mit welchem mein Begriff, den ich aus den Borftellungen der Apprehension giebe, zusammen ftimmen foll. Man fieht bald, daß, weil Ilbereinftim= mung der Erkenntniß mit dem Object Wahrheit ift, hier nur nach den formalen Bedingungen der empirischen Bahrheit gefragt werden kann, und Erscheinung im Gegenverhältniß mit den Borftellungen der Appre-35 henfion nur dadurch als das davon unterschiedene Object derselben konne vorgestellt werden, wenn sie unter einer Regel steht, welche fie von jeder anbern Apprehension unterscheidet und eine Art der Verbindung des Mannig-Rant's Schriften. Werte. IV.

faltigen nothwendig macht. Dasjenige an der Erscheinung, was die Bedingung dieser nothwendigen Regel der Apprehension enthält, ist das Object.

Nun lagt uns zu unfrer Aufgabe fortgeben. Daß etwas geschehe, d. i. etwas oder ein Zustand werbe, der vorher nicht war, kann nicht em= pirisch wahrgenommen werden, wo nicht eine Erscheinung vorhergeht, 5 192 welche diesen Zustand nicht in sich enthält; benn eine Wirklichkeit, die auf eine leere Zeit folge, mithin ein Entstehen, por dem kein Buftand ber Dinge vorhergeht, kann eben so wenig als die leere Zeit selbst apprehenbirt werden. Sede Apprehension einer Begebenheit ift also eine Bahr= nehmung, welche auf eine andere folgt. Weil dieses aber bei aller Syn= 10 theffe der Apprehension so beschaffen ift, wie ich oben an der Erscheinung eines Hauses gezeigt habe, so unterscheidet fie sich badurch noch nicht von andern. Allein ich bemerke auch: daß, wenn ich an einer Erscheinung, welche ein Geschen enthält, den vorhergehenden Zuftand der Wahrnehmung A, den folgenden aber B nenne, daß B auf A in der Apprehension 15 nur folgen, die Wahrnehmung A aber auf B nicht folgen, sondern nur vorhergeben kann. Ich febe z. B. ein Schiff den Strom hinab treiben. Meine Wahrnehmung feiner Stelle unterhalb folgt auf die Wahrnehmung der Stelle deffelben oberhalb dem Laufe des Fluffes, und es ift unmöglich, daß in der Apprehension dieser Erscheinung das Schiff zuerst unterhalb, 20 nachher aber oberhalb des Stromes mahrgenommen werden follte. Die Ordnung in der Folge der Wahrnehmungen in der Apprehension ift hier also bestimmt, und an diefelbe ift die lettere gebunden. In dem vorigen Beispiele von einem Hause konnten meine Wahrnehmungen in der Apprehenston von der Spipe desselben anfangen und beim Boden endigen, aber 25 auch von unten anfangen und oben endigen, imgleichen rechts oder links das Mannigfaltige der empirischen Anschauung apprehendiren. In der 193 Reihe dieser Bahrnehmungen war also keine bestimmte Ordnung, welche es nothwendig machte, wenn ich in der Apprehension anfangen müßte, um das Mannigfaltige empirisch zu verbinden. Diese Regel aber ift bei 30 der Wahrnehmung von dem, was geschieht, jederzeit anzutreffen, und sie macht die Ordnung ber einander folgenden Bahrnehmungen (in der Apprehension diefer Erscheinung) nothwendig.

Ich werde also in unserm Fall die suözective Folge der Appreshension von der objectiven Folge der Erscheinungen ableiten müssen, 35 weil jene sonst gänzlich unbestimmt ist und keine Erscheinung von der ansbern unterscheidet. Zene allein beweiset nichts von der Berknüpfung des

Mannigfaltigen am Object, weil sie ganz beliebig ist. Diese also wird in der Ordnung des Mannigfaltigen der Erscheinung bestehen, nach welcher die Apprehension des einen (was geschieht) auf die des andern (das vorshergeht) nach einer Regel solgt. Rur dadurch kann ich von der Erscheisnung selbst und nicht blos von meiner Apprehension berechtigt sein, zu sagen, daß in jener eine Folge anzutressen sei, welches so viel bedeutet, als daß ich die Apprehension nicht anders anstellen könne, als gerade in dieser Folge.

Nach einer solchen Regel also muß in dem, was überhaupt vor einer Begebenheit vorhergeht, die Bedingung zu einer Regel liegen, nach welcher jederzeit und nothwendiger Weise diese Begebenheit solgt; umgestehrt aber kann ich nicht von der Begebenheit zurückgehen und dassenige 194 bestimmen (durch Apprehension), was vorhergeht. Denn von dem folgens den Beitpunkt geht keine Erscheinung zu dem vorigen zurück, aber bezieht sich doch auf irgend einen vorigen; von einer gegebenen Zeit ist dasgegen der Vortgang auf die bestimmte folgende nothwendig. Daher weil es doch etwas ist, was folgt, so muß ich es nothwendig auf etwas anderes überhaupt beziehen, was vorhergeht, und worauf es nach einer Negel, d. i. nothwendiger Weise, folgt, so daß die Begebenheit als das Bedingte auf irgend eine Bedingung sichere Anweisung giebt, diese aber die Begebensheit bestimmt.

Man sehe, es gehe vor einer Begebenheit nichts vorher, worauf diesselbe nach einer Regel folgen müßte, so wäre alle Folge der Wahrnehmung nur lediglich in der Apprehension, d. i. blos subjectiv, aber dadurch gar nicht objectiv bestimmt, welches eigentlich das Vorhergehende und welches das Nachsolgende der Wahrnehmungen sein müßte. Wir würden auf solche Weise nur ein Spiel der Vorstellungen haben, das sich auf gar kein Object bezöge, d. i. es würde durch unste Wahrnehmung eine Erscheinung von jeder andern dem Zeitverhältnisse nach gar nicht unterschieden werden, weil die Succession im Apprehendiren allerwärts einerlei und also nichts in der Erscheinung ist, was sie bestimmt, so daß dadurch eine gewisse Folge als objectiv nothwendig gemacht wird. Ich werde also nicht sagen, daß in der Erscheinung zwei Zustände auf einander solgen, sondern nur, 195 daß eine Apprehension auf die andre folgt, welches blos etwas Subjectives ist und kein Object bestimmt, mithin gar nicht für Erkenntniß irgend eines Gegenstandes (selbst nicht in der Erscheinung) gelten kann.

Wenn wir also erfahren, daß etwas geschieht, so setzen wir dabei

jederzeit voraus, daß irgend etwas vorausgehe, worauf es nach einer Regel folgt. Denn ohne dieses würde ich nicht von dem Object sagen, daß es folge, weil die bloße Folge in meiner Apprehension, wenn sie nicht durch eine Regel in Beziehung auf ein Vorhergehendes bestimmt ist, keine Folge im Objecte berechtigt. Also geschieht es immer in Rücksicht auf eine Regel, 5 nach welcher die Erscheinungen in ihrer Folge, d. i. so wie sie geschehen, durch den vorigen Zustand bestimmt sind, daß ich meine subjective Synsthesis (der Apprehension) objectiv mache, und nur lediglich unter dieser Boraussehung allein ist selbst die Ersahrung von etwas, was geschieht, möglich.

Zwar scheint es, als wiberspreche dieses allen Bemerkungen, die man jederzeit über den Gang unseres Verstandesgebrauchs gemacht hat, nach welchen wir nur allererst durch die wahrgenommenen und verglichenen übereinstimmenden Folgen vieler Begebenheiten auf vorhergehende Erscheinungen, eine Regel zu entdecken, geleitet worden, der gemäß gemiffe 15 Begebenheiten auf gemiffe Erscheinungen jederzeit folgen, und dadurch zuerft veranlaßt worden, uns ben Begriff von Urfache zu machen. Auf 196 folden Juf murbe biefer Begriff blos empirisch fein, und die Regel, die er verschafft, daß alles, mas geschieht, eine Ursache habe, murde eben so zufällig sein als die Erfahrung selbst: seine Allgemeinheit und Nothwen- 20 diakeit wären alsdann nur angedichtet und hätten keine wahre allgemeine Bültigkeit, weil sie nicht a priori, sondern nur auf Induction gegründet maren. Es geht aber hiemit so, wie mit andern reinen Vorstellungen a priori (3. B. Raum und Zeit), die wir barum allein aus der Erfahrung als klare Begriffe herausziehen konnen, weil wir fie in die Erfahrung ge- 25 leat hatten und diefe daher durch jene allererft zu Stande brachten. Freis lich ist die logische Klarheit diefer Vorstellung einer die Reihe der Begebenheiten bestimmenden Regel als eines Begriffs von Urfache nur als= dann möglich, wenn wir davon in der Erfahrung Gebrauch gemacht haben; aber eine Rücksicht auf dieselbe als Bedingung der synthetischen Einheit 30 der Erscheinungen in der Zeit war doch der Grund der Erfahrung selbst und ging also a priori vor ihr vorher.

Es kommt also darauf an, im Beispiele zu zeigen, daß wir niemals, selbst in der Ersahrung, die Folge (einer Begebenheit, da etwas geschieht, was vorher nicht war) dem Object beilegen und sie von der subjectiven stunserer Apprehension unterscheiden, als wenn eine Regel zum Grunde liegt, die und nöthigt, diese Ordnung der Wahrnehmungen vielmehr als

eine andere zu beobachten, ja daß diese Nothigung es eigentlich sei, was 197 die Vorstellung einer Succession im Object allererst möglich macht.

Wir haben Vorstellungen in und, deren wir uns auch bewußt werden können. Dieses Bemuftsein aber mag fo weit erftreckt und so genau oder 5 pünktlich sein, als man wolle, so bleiben es doch nur immer Borftellungen, b. t. innre Bestimmungen unseres Gemuths in diesem oder jenem Zeit= verhältniffe. Bie kommen wir nun dazu, daß wir diesen Borftellungen ein Object segen, oder über ihre subjective Realität als Modificationen thnen noch, ich weiß nicht, was für eine, objective beilegen? Objective 10 Bedeutung kann nicht in der Beziehung auf eine andre Vorstellung (von bem, was man vom Gegenstande nennen wollte) bestehen, denn sonft erneuret sich die Frage: wie geht diese Vorstellung wiederum aus sich selbst heraus und bekommt objective Bedeutung noch über die subjective, welche ihr als Beftimmung bes Gemuthszustandes eigen ift? Wenn wir unter-15 fuchen, was denn die Beziehung auf einen Gegenstand unseren Borftellungen für eine nene Beschaffenheit gebe, und welches die Dignitat fei, die sie dadurch erhalten, so finden wir, daß sie nichts weiter thue, als die Berbindung der Vorstellungen auf eine gewiffe Art nothwendig zu machen und fie einer Regel zu unterwerfen; daß umgekehrt nur dadurch, daß eine 20 gewiffe Ordnung in dem Zeitverhältniffe unferer Vorftellungen nothwendig ist, ihnen objective Bedeutung ertheilt wird.

In der Synthesis der Erscheinungen folgt das Mannigfaltige der 198 Vorstellungen jederzeit nach einander. Sierdurch wird nun gar kein Object vorgestellt, weil durch diese Folge, die allen Apprehensionen gemein 25 ift, nichts vom andern unterschieden wird. So bald ich aber wahrnehme ober vorans annehme, daß in dieser Folge eine Beziehung auf den porhergehenden Buftand fei, aus welchem die Vorftellung nach einer Regel folgt: so stellt sich Etwas vor als Begebenheit, oder was da geschieht, d. i. ich erkenne einen Gegenstand, den ich in der Zeit auf eine gewisse be-30 stimmte Stelle seken muß, die ihm nach dem vorhergehenden Zustande nicht anders ertheilt werden fann. Wenn ich alfo mahrnehme, daß etwas geschieht, so ift in dieser Vorstellung erftlich enthalten, daß etwas vorhergehe, weil chen in Beziehung auf diefes die Erscheinung ihr Zeitverhalt= niß bekommt, nämlich nach einer vorhergehenden Beit, in der fie nicht 35 war, zu eriftiren. Aber ihre bestimmte Zeitstelle in diesem Berhältnisse fann fie nur dadurch bekommen, daß im vorhergehenden Zustande etwas vorausaesett wird, worauf es jederzeit, d. i. nach einer Regel, folgt;

woraus sich benn ergiebt: daß ich erstlich nicht die Reihe umkehren und das, was geschieht, demjenigen voransehen kann, worauf es folgt; zweitens daß, wenn der Zustand, der vorhergeht, geseht wird, diese bestimmte Begebenheit unausdleiblich und nothwendig folge. Dadurch geschieht es, daß eine Ordnung unter unsern Vorstellungen wird, in welcher das Gegenwärtige (so sern es geworden) auf irgend einen vorhergehenden Zustand Anweisung giebt als ein, obzwar noch unbestimmtes Correlatum dieses Eräugnisses, das gegeben ist, welches sich aber auf dieses als seine Volge bestimmend bezieht und es nothwendig mit sich in der Zeitreihe verknüpft.

Wenn es nun ein nothwendiges Gesetz unserer Sinnlichkeit, mithin eine formale Bedingung aller Wahrnehmungen ift, daß die vorige Zeit die solgende nothwendig bestimmt (indem ich zur solgenden nicht anders gelangen kann, als durch die vorhergehende), so ist es auch ein unentbehrliches Gesetz der empirischen Vorstellung der Zeitreihe, 15 daß die Erscheinungen der vergangenen Zeit jedes Dasein in der solgenden bestimmen, und daß diese als Begebenheiten nicht statt sinden, als so sern jene ihnen ihr Dasein in der Zeit bestimmen, d. i. nach einer Regel seste setzen. Denn nur an den Erscheinungen können wir diese Contisuität im Zusammenhange der Zeiten empirisch erkennen.

Bu aller Erfahrung und deren Möglichkeit gehört Berftand, und das erfte, was er dazu thut, ift nicht, daß er die Vorstellung der Gegenstände deutlich macht, sondern daß er die Vorstellung eines Gegenstandes überhaupt möglich macht. Dieses geschieht nun dadurch, daß er die Zeitord= nung auf die Erscheinungen und deren Dasein überträgt, indem er jeder 25 derselben als Folge eine in Ansehung der vorhergehenden Erscheinungen 200 a priori bestimmte Stelle in der Zeit zuerkennt, ohne welche fie nicht mit der Beit selbst, die allen ihren Theilen a priori ihre Stelle bestimmt, übereinkommen würde. Diese Bestimmung der Stelle kann nun nicht von dem Berhältniß der Erscheinungen gegen die absolute Zeit entlehnt werden (denn 30 die ist kein Gegenstand der Bahrnehmung), sondern umgekehrt, die Erscheinungen müffen einander ihre Stellen in der Zeit selbst bestimmen und dieselbe in der Zeitordnung nothwendig machen, d. i. dasjenige, mas da folgt ober geschicht, muß nach einer allgemeinen Regel auf das, was im vorigen Zuftande enthalten war, folgen, worand eine Reihe der Erscheinun- 35 gen wird, die vermittelft des Berftandes eben diefelbige Dronung und ftetigen Rusammenhang in der Reihe möglicher Wahrnehmungen hervorbringt

und nothwendig macht, als sie in der Form der innern Anschauung (ber Beit), darin alle Wahrnehmungen ihre Stelle haben muffen, a priori ansgetroffen wird.

Daß also etwas geschieht, ist eine Wahrnehmung, die zu einer mög5 lichen Ersahrung gehört, die dadurch wirklich wird, wenn ich die Erscheinung ihrer Stelle nach in der Zeit als bestimmt, mithin als ein Object
ansehe, welches nach einer Regel im Zusammenhange der Wahrnehmungen
jederzeit gesunden werden kann. Diese Regel aber, etwas der Zeitsolge
nach zu bestimmen, ist: daß in dem, was vorhergeht, die Bedingung an3 zutreffen sei, unter welcher die Begebenheit jederzeit (d. i. nothwendiger
Weise) solgt. Also ist der Sah vom zureichenden Grunde der Grund mög201
licher Ersahrung, nämlich der objectiven Erkenntniß der Erscheinungen
in Ansehung des Verhältnisses derselben in Reihenfolge der Zeit.

Der Beweisgrund dieses Sates aber beruht lediglich auf folgenden 15 Momenten. Bu aller empirischen Erkenntniß gehort die Synthefis des Mannigfaltigen durch die Einbildungskraft, die jederzeit successiv ift, b. i. die Vorstellungen folgen in ihr jederzeit auf einander. Die Folge aber ift in der Einbildungefraft der Ordnung nach (was vorgehen und was folgen muffe) gar nicht bestimmt, und die Reihe der einander folgenden 20 Vorstellungen kann eben sowohl rückwärts als vorwärts genommen wer-Ift aber diefe Synthefis eine Synthefis der Apprehenfion (des Mannigfaltigen einer gegebenen Erscheinung), so ift die Ordnung im Dbject bestimmt, oder genauer zu reden, est ift barin eine Ordnung ber fucceffiben Sonthefis, die ein Object bestimmt, nach welcher etwas nothwen-25 dig vorausgehen und, wenn diefes gefett ift, das andre nothwendig folgen muffe. Soll also meine Wahrnehmung die Erkenntniß einer Begebenheit enthalten, da nämlich etwas wirklich geschieht, so muß sie ein empirisch Urtheil sein, in welchem man sich denkt, daß die Folge bestimmt sei, d. i. daß fie eine andere Erscheinung der Zeit nach voraussetze, worauf fie noth-30 wendig oder nach einer Regel folgt. Widrigenfalls wenn ich bas Vorhergehende sete, und die Begebenheit folgte nicht darauf nothwendig, so murbe ich fie nur für ein fubjectives Spiel meiner Einbildungen halten müffen und, stellte ich mir barunter doch etwas Objectives vor, sie einen 202 bloßen Traum nennen. Also ist das Berhältniß der Erscheinungen (als 35 möglicher Wahrnehmungen), nach welchem das Nachfolgende (mas geschieht) durch etwas Vorhergehendes seinem Dasein nach nothwendig und nach einer Regel in der Zeit beftimmt ift, mithin das Verhältnig der Ursache zur Wirkung die Bedingung der objectiven Gültigkeit unserer empirischen Urtheile in Ansehung der Neihe der Wahrnehmungen, mithin der empirischen Wahrheit derselben und also der Ersahrung. Der Grundstat des Causalverhältnisses in der Folge der Erscheinungen gilt daher auch vor allen Gegenständen der Ersahrung (unter den Bedingungen der Succession), weil er selbst der Grund der Möglichkeit einer solchen Ersahsrung ist.

Bier außert sich aber noch eine Bebenklichkeit, die gehoben werden muß. Der Sat ber Caufalverknüpfung unter ben Erscheinungen ift in unfrer Formel auf die Reihenfolge derfelben eingeschränkt, da es sich doch 10 bei dem Gebrauch deffelben findet, daß er auch auf ihre Begleitung paffe und Ursache und Wirkung zugleich sein könne. Es ift z. B. Warme im Zimmer, die nicht in freier Luft angetroffen wird. Ich fehe mich nach der Ursache um und finde einen geheizten Ofen. Run ift dieser als Ursache mit seiner Wirkung, der Stubenwarme, zugleich; also ist hier keine Reihen- 15 folge der Zeit nach zwischen Ursache und Wirkung, sondern sie find zu-203 gleich, und das Gesetz gilt doch. Der größte Theil der wirkenden Ursachen in der Natur ist mit ihren Wirkungen zugleich, und die Zeitfolge der lets= teren wird nur dadurch veranlaßt, daß die Ursache ihre ganze Wirkung nicht in einem Augenblick verrichten kann. Aber in dem Augenblicke, da 20 sie zuerst entsteht, ist sie mit der Causalität ihrer Ursache jederzeit zugleich, weil, wenn jene einen Augenblick vorher aufgehört hatte zu sein, diese gar nicht entstanden ware. hier muß man wohl bemerken, daß es auf die Ordnung der Zeit und nicht den Ablauf derselben angesehen sei; das Verhältniß bleibt, wenngleich keine Zeit verlaufen ist. Die Zeit zwischen 25 der Causalität der Urfache und deren unmittelbaren Wirkung kann verschwindend (sie also zugleich) sein, aber das Verhältniß ber einen zur andern bleibt doch immer der Zeit nach bestimmbar. Wenn ich eine Rugel, die auf einem ausgestopften Küssen liegt und ein Grübchen darin drückt, als Urfache betrachte, so ist sie mit der Wirkung zugleich. Allein ich unter- 30 icheide boch beide durch das Zeitverhältniß der dynamischen Berknüpfung beider. Denn wenn ich die Rugel auf das Riffen lege, so folgt auf die vorige glatte Geftalt beffelben das Grübchen; hat aber das Ruffen (ich weiß nicht woher) ein Grübchen, so folgt darauf nicht eine bleierne Rugel.

Demnach ist die Zeitfolge allerdings das einzige empirische Kriterium 35 der Wirkung in Beziehung auf die Causalität der Ursache, die vorheraebt.

Das Glas ist die Ursache von dem Steigen des Wassers über seine Hort- 204 zontalsläche, obgleich beide Erscheinungen zugleich sind. Denn so bald ich dieses aus einem größeren Gefäß mit dem Glase schöpfe, so ersolgt etwas, nämlich die Veränderung des Horizontalstandes, den es dort hatte, in einen concaven, den es im Glase annimmt.

Diese Cansalität führt auf den Begriff der Handlung, diese auf den Begriff der Kraft und dadurch auf den Begriff der Substanz. Da ich mein fritisches Vorhaben, welches lediglich auf die Quellen der synthetischen Erkenntniß a priori geht, nicht mit Zergliederungen bemengen will, die blos die Erläuterung (nicht Erweiterung) der Begriffe angehen, so überslasse ich die umständliche Erörterung derselben einem künftigen System der reinen Vernunft: wiewohl man eine solche Analysis im reichen Maße auch schon in den disher bekannten Lehrbüchern dieser Art antrisst. Allein das empirische Kriterium einer Substanz, so fern sie sich nicht durch die Beharrlichkeit der Erscheinung, sondern besser und leichter durch Handlung zu offenbaren scheint, kann ich nicht unberührt lassen.

Wo Handlung, mithin Thatigkeit und Kraft ift, da ift auch Subftang, und in diefer allein muß der Sit jener fruchtbaren Quelle der Erscheinungen gesucht werden. Das ist gang aut gesagt: aber wenn man sich 20 darüber erklaren foll, was man unter Substang verftehe, und dabei den fehlerhaften Cirkel vermeiden will, so ist es nicht so leicht verantwortet. 205 Bie will man aus der Handlung fogleich auf die Beharrlichkeit des Handelnden ichließen, welches doch ein fo wesentliches und eigenthümliches Rennzeichen der Substang (phaenomenon) ift? Allein nach unferm vo-25 rigen hat die Auflosung der Frage doch keine solche Schwierigkeit, ob fie gleich nach der gemeinen Art (blos analytisch mit seinen Begriffen zu verfahren) ganz unauflöslich sein würde. Handlung bedeutet schon das Berhaltniß des Subjects der Caufalitat zur Wirkung. Beil nun alle Wirfung in dem besteht, mas da geschieht, mithin im Bandelbaren, was die 30 Zeit der Succession nach bezeichnet: fo ift das lette Subject deffelben das Beharrliche als das Substratum alles Wechselnden, d. i. die Substanz. Denn nach dem Grundsate der Causalität find Sandlungen immer der erfte Grund von allem Wechsel der Erscheinungen und können also nicht in einem Subject liegen, mas felbst mechselt, weil fonft andere Sandlungen 35 und ein anderes Subject, welches diefen Wechsel bestimmte, erforderlich maren. Kraft deffen beweiset nun Sandlung als ein hinreichendes empirisches Kriterium die Substanzialität, ohne daß ich die Beharrlickkeit desselben durch verglichene Wahrnehmungen allererst zu suchen nöthig hätte, welches auch auf diesem Wege mit der Ausführlichkeit nicht geschehen könnte, die zu der Größe und strengen Allgemeingültigkeit des Begriffs erforderlich ist. Denn daß das erste Subject der Causalität alles Ents stehens und Vergehens selbst nicht (im Felde der Erscheinungen) entstehen und vergehen könne, ist ein sicherer Schluß, der auf empirische Nothwens digkeit und Beharrlichkeit im Dasein, mithin auf den Vegriff einer Substanz als Erscheinung auslauft.

Wenn etwas geschieht, so ist das bloge Entstehen ohne Rücksicht auf 10 das, was da entsteht, schon an sich selbst ein Gegenstand der Untersuchung. Der Ubergang aus dem Nichtsein eines Zuftandes in diesen Zuftand, gefett daß diefer auch keine Qualität in der Erscheinung enthielte, ist schon allein nöthig zu untersuchen. Dieses Entstehen trifft, wie in ber Rummer A gezeigt worden, nicht die Substanz (denn die entsteht nicht), sondern 15 ihren Zuftand. Es ift alfo blos Beränderung und nicht Ursprung aus Richts. Wenn dieser Ursprung als Wirkung von einer fremden Ursache angesehen wird, so heißt er Schöpfung, welche als Begebenheit unter den Erscheinungen nicht zugelaffen werden kann, indem ihre Möglichkeit allein schon die Einheit der Erfahrung aufheben mürde; obzwar, wenn ich alle 20 Dinge nicht als Phanomene, sondern als Dinge an fich betrachte und als Gegenstände des blogen Verftandes, fie, obichon fie Substanzen find, dennoch wie abhängig ihrem Dasein nach von fremder Ursache angesehen werden können, welches aber alsdann ganz andere Wortbedeutungen nach fich ziehen und auf Erscheinungen als mögliche Gegenstände der Erfah= 25 rung nicht paffen würde.

Bie nun überhaupt etwas verändert werden könne, wie est möglich 207 ist, daß auf einen Zustand in einem Zeitpunkte ein entgegengesetter im andern folgen könne, davon haben wir a priori nicht den mindesten Besgriff. Hierzu wird die Kenntniß wirklicher Kräfte ersordert, welche nur 80 empirisch gegeben werden kann, z. B. der bewegenden Kräfte oder, welche einerlei ist, gewisser successiven Erscheinungen (als Bewegungen), welche solche Kräfte anzeigen. Aber die Form einer jeden Beränderung, die Besbingung, unter welcher sie als ein Entstehen eines andern Zustandes allein vorgehen kann (der Inhalt derselben, d. i. der Zustand, der vers zwändert wird, mag sein, welcher er wolle), mithin die Succession der Zustand

ftande selbst (das Geschehene) kann doch nach dem Gesetze der Causalität und den Bedingungen der Zeit a priori erwogen werden.\*)

Wenn eine Substanz aus einem Zustande a in einen andern b übergeht, so ist der Zeitpunkt des zweiten vom Zeitpunkte des ersteren Zusstandes unterschieden und folgt demselben. Eben so ist auch der zweite Zustand als Realität (in der Erscheinung) vom ersteren, darin diese nicht war, wie b vom Zero unterschieden; d. i. wenn der Zustand b sich auch von dem Zustande a nur der Größe nach unterschiede, so ist die Veränderung ein Entstehen von b—a, welches im vorigen Zustande nicht war, 208 10 und in Ansehung dessen er — O ist.

Es fragt fich also: wie ein Ding aus einem Zustande = a in einen andern = b übergehe. Zwischen zwei Augenblicken ist immer eine Zeit und zwischen zwei Buftanden in denfelben immer ein Unterschied, der eine Größe hat (denn alle Theile ber Erscheinungen find immer wiederum 15 Größen). Alfo gefchieht jeder Übergang aus einem Zuftande in den an= dern in einer Beit, die zwischen zwei Augenbliden enthalten ift, deren der erste den Zustand bestimmt, aus welchem das Ding herausgeht, der zweite ben, in welchen es gelangt. Beibe also find Grenzen ber Beit einer Beranderung, mithin bes Zwischenzuftandes zwifchen beiden Buftanden und 20 gehören als solche mit zu der ganzen Beränderung. Nun hat jede Ber= anderung eine Ursache, welche in der gangen Zeit, in welcher jene vorgeht. ihre Caufalitat beweifet. Alfo bringt diese Urfache ihre Beranderung nicht plotlich (auf einmal oder in einem Augenblicke) hervor, sondern in einer Zeit, fo daß, wie die Zeit vom Anfangsaugenblicke a bis zu ihrer 25 Vollendung in b wächst, auch die Größe der Realität (b-a) durch alle fleinere Grade, die zwischen dem erften und letten enthalten find, erzeugt wird. Alle Beränderung ift also nur burch eine continuirliche handlung der Caufalität möglich, welche, so fern sie gleichformig ift, ein Moment heißt. Aus diesen Momenten besteht nicht die Beranderung, sondern wird 209 10 badurch erzeugt als ihre Wirkung.

Das ist nun das Gesetz der Continuität aller Veränderung, dessen Grund dieser ist: daß weder die Zeit, noch auch die Erscheinung in der Zeit aus Theilen besteht, die die kleinsten sind, und daß doch der Zustand

<sup>\*)</sup> Man merke wohl: daß ich nicht von der Beränderung gewisser Relationen 35 überhaupt, sondern von Beränderung des Zustandes rede. Daher wenn ein Körper sich gleichförmig bewegt, so verändert er seinen Zustand (der Bewegung) gar nicht, aber wohl, wenn seine Bewegung zu- oder abnimmt.

des Dinges bei seiner Beränderung durch alle diese Theile als Elemente zu seinem zweiten Zustande übergehe. Es ist kein Unterschied des Realen in der Erscheinung, so wie kein Unterschied in der Größe der Zeiten der kleinste; und so erwächst der neue Zustand der Realität von dem ersten an, darin diese nicht war, durch alle unendliche Grade derselben, so deren Unterschiede von einander insgesammt kleiner sind, als der zwischen O und a.

Welchen Außen dieser Sat in der Naturforschung haben möge, daß geht uns hier nichts an. Aber wie ein solcher Sat, der unsre Erkenntniß der Natur so zu erweizern scheint, völlig a priori möglich sei, das erfordert 10 gar sehr unsere Prüfung, wenn gleich der Augenschein beweiset, daß er wirklich und richtig sei, und man also der Frage, wie er möglich gewesen, überhoben zu sein glauben möchte. Denn es giebt so mancherlei ungegründete Anmaßungen der Erweiterung unserer Erkenntniß durch reine Vernunft, daß es zum allgemeinen Grundsatz augenommen werden muß, 15 deshalb durchaus mißtrauisch zu sein und ohne Documente, die eine 210 gründliche Deduction verschaffen können, selbst auf den klärsten dogmastischen Beweis nichts dergleichen zu glauben und anzunehmen.

Aller Zuwachs des empirischen Erkenntniffes und jeder Fortschritt der Wahrnehmung ist nichts als eine Erweiterung der Bestimmung des 20 innern Sinnes, d. i. ein Fortgang in der Zeit, die Gegenstände mogen fein, welche fie wollen, Erscheinungen ober reine Anschauungen. Diefer Fortgang in der Zeit beftimmt alles und ift an sich selbst durch nichts weiter beftimmt, d. i. die Theile deffelben find nur in der Beit und durch die Synthesis derselben, sie aber nicht vor ihr gegeben. Um deswillen ift 25 ein jeder Ubergang in der Bahrnehmung zu etwas, mas in der Beit folgt, eine Bestimmung der Zeit durch die Erzeugung dieser Wahrnehmung und, ba jene immer und in allen ihren Theilen eine Größe ift, die Erzengung einer Bahrnehmung als einer Große durch alle Grade, deren keiner der kleinste ift, von dem Zero an bis zu ihrem bestimmten Grad. Hieraus 30 erhellt nun die Möglichfeit, ein Gefet der Beranderungen ihrer Form nach a priori zu erkennen. Wir anticipiren nur unsere eigene Apprehenfion, deren formale Bedingung, da fie uns vor aller gegebenen Erscheinung felbst beiwohnt, allerdings a priori muß erfannt werden können.

So ift demnach eben so, wie die Zeit die sinnliche Bedingung a priori 35 von der Möglichkeit eines continuirlichen Fortganges des Eristirenden zu dem Folgenden enthält, der Verstand vermittelst der Einheit der Apper-

ception die Bedingung a priori der Möglichkeit einer continuirlichen Be= 211 ftimmung aller Stellen für die Erscheinungen in diefer Zeit durch die Reihe von Ursachen und Wirkungen, deren die erstere der lettern ihr Dafein unausbleiblich nach sich ziehen und dadurch die empirische Erkennt= 5 niß der Zeitverhältniffe für jede Zeit (allgemein), mithin objectiv gultig madjen.

C.

# Dritte Analogie.

# Grundfaß ber Bemeinfcaft.

Alle Substanzen, sofern fie zugleich find, stehen in durchgängiger Gemeinschaft (d. i. Wechselwirkung unter einander).

#### Beweis.

Dinge find zugleich, fo fern fie in einer und berfelben Beit eriftiren. Woran erkennt man aber, daß fie in einer und derselben Zeit find? Wenn 15 die Ordnung in der Synthefis der Apprehenfion dieses Manniafaltiaen gleichgültig ift, d. i. von A burch B, C, D auf E, ober auch umgekehrt von E zu A gehen fann. Denn ware fie in der Zeit nach einander (in der Ordnung, die von A anhebt und in E endigt), so ift es unmöglich, die Apprehension in der Wahrnehmung von E anzuheben und rudwärts zu 20 A fortzugehen, weil A zur vergangenen Beit gehört und alfo kein Wegen= ftand der Apprehension mehr fein kann.

Nehmet nun an, in einer Mannigfaltigkeit von Substanzen als Er= 212 scheinungen ware jede derfelben völlig ifolirt, d. i. keine wirkte in die andere und empfinge von diefer wechselseitig Ginfluffe, fo fage ich, daß das 25 Bugleichfein berfelben fein Ocgenftand einer möglichen Wahrnehmung fein wurde, und daß das Dafein der einen durch keinen Weg der empi= rifden Synthesis auf das Dafein der andern führen könnte. Denn wenn ihr euch acdenkt, fie waren durch einen völlig leeren Raum getreunt, so würde die Wahrnehmung, die von der einen zur andern in der Beit fortgeht, 30 zwar diefer ihr Dasein vermittelst einer folgenden Wahrnehmung bestimmen, aber nicht unterscheiden können, ob die Erscheinung objectiv auf die erftere folge, ober mit jener vielmehr zugleich sei.

Es muß also noch außer dem blogen Dasein etwas sein, wodurch A dem B feine Stelle in der Beit bestimmt und umgekehrt auch wiederum B 142

dem A, weil nur unter dieser Bedingung gedachte Substanzen als zusgleich existirend empirisch vorgestellt werden können. Run bestimmt nur dasjenige dem andern seine Stelle in der Zeit, was die Ursache von ihm oder seinen Bestimmungen ist. Also muß jede Substanz (da sie nur in Ansehung ihrer Bestimmungen Folge sein kann) die Causalität gewisser Bestimmungen in der andern und zugleich die Wirkungen von der Caussalität der andern in sich enthalten, d. i. sie müssen in dynamischer Gez meinschaft (unmittelbar oder mittelbar) stehen, wenn das Zugleichsein in irgend einer möglichen Ersahrung erkannt werden soll. Nun ist aber alles dassenige in Ansehung der Gegenstände der Ersahrung nothwendig, ohne welches die Ersahrung von diesen Gegenständen selbst unmöglich sein würde. Also ist es allen Substanzen in der Erscheinung, sosern sie zugleich sind, nothwendig in durchgängiger Gemeinschaft der Wechselwirkung unter einander zu stehen.

Das Wort Gemeinschaft ist in unserer Sprache zweidentig und kann 15 so viel als communio, aber auch als commercium bedeuten. Wir bedienen uns hier deffelben im letztern Sinn, als einer bynamischen Bemeinschaft, ohne welche selbst die locale (communio spatii) niemals empirisch erkannt werden konnte. Unseren Erfahrungen ist es leicht anzumerken, daß nur die continuirlichen Einflüsse in allen Stellen des Raumes unsern 20 Sinn von einem Gegenstande zum andern leiten konnen, daß bas Licht, welches zwischen unferm Auge und den Weltkörpern spielt, eine mittelbare Gemeinschaft zwischen und und diesen bewirken und badurch das Zugleichsein der letteren beweisen, daß wir keinen Ort empirisch verändern (diese Beränderung mahrnehmen) können, ohne daß und allerwärts Materie die 25 Wahrnehmung unferer Stelle möglich mache, und diese nur vermittelst ihres wechselfeitigen Ginflusses ihr Zugleichsein und dadurch bis zu ben entlegensten Gegenständen die Coexistenz derselben (obzwar nur mittelbar) 214 darthun kann. Dhne Gemeinschaft ift jede Wahrnehmung (der Erscheinung im Raume) von der andern abgebrochen, und die Rette empirischer so Borftellungen, d. i. Erfahrung, murde bei einem neuen Object gang von vorne anfangen, ohne daß die vorige damit im geringften zusammenhängen ober im Zeitverhältnisse stehen könnte. Den leeren Raum will ich hiedurch gar nicht widerlegen: denn der mag immer fein, wohin Wahrnehmungen gar nicht reichen, und also keine empirische Erkenntniß des Zugleichseins 35 ftatt findet; er ift aber alsdann für alle unsere mögliche Erfahrung gar kein Object.

Bur Erläuterung kann folgendes dienen. In unserm Gemuthe muffen alle Erscheinungen, als in einer möglichen Erfahrung enthalten, in Gemeinschaft (communio) der Apperception stehen, und so fern die Gegenftånde als zugleich existirend verknüpft vorgestellt werden sollen, so muffen 5 fie ihre Stelle in einer Zeit wechselseitig bestimmen und dadurch ein Gangest ausmachen. Soll diefe subjective Gemeinschaft auf einem objectiven Grunde beruhen oder auf Erscheinungen als Substanzen bezogen werben, so muß die Bahrnehmung der einen als Grund die Bahrnehmung der andern und fo umgekehrt möglich machen, damit die Succession, die jeder-10 zeit in den Wahrnehmungen als Apprehensionen ift, nicht den Objecten beigelegt werde, sondern diese als zugleich existirend vorgestellt werden konnen. Dieses ift aber ein wechselseitiger Ginflug, b. i. eine reale Gemeinschaft (commercium) der Substanzen, ohne welche also das empirische Berhältniß bes Zugleichseins nicht in der Erfahrung statt finden konnte. 215 15 Durch diefes Commercium machen die Erscheinungen, fo fern fie außer ein= ander, und doch in Berknüpfung ftehen, ein Zusammengesettes aus (compositum reale), und bergleichen Composita werden auf mancherlei Art möglich. Die drei dynamische Berhaltniffe, daraus alle übrigeentspringen, find baher das der Inhareng, der Consequeng und der Composition.

Dies find benn also die brei Analogien der Erfahrung. Sie find nichts anders, als Grundfage ber Beftimmung bes Dafeins der Ericheinungen in der Zeit nach allen drei modis derselben, dem Berhältnisse zu der Zeit felbst als einer Größe (die Größe des Daseins, d. i. die Dauer), dem Berhaltniffe in der Zeit als einer Reihe (nach einander), endlich auch in ihr 25 als einem Inbegriff alles Daseins (zugleich). Diese Ginheit der Zeitbeftimmung ift durch und durch dynamisch; b. i. die Zeit wird nicht als basjenige angesehen, worin die Erfahrung unmittelbar jedem Dafein seine Stelle beftimmte, welches unmöglich ift, weil die absolute Zeit fein Gegenftand ber Wahrnehmung ift, womit Erscheinungen können zusammenge-30 halten werden; sondern die Regel des Verstandes, durch welche allein das Dafein der Erscheinungen synthetische Einheit nach Zeitverhaltniffen bekommen fann, bestimmt jeder derfelben ihre Stelle in der Beit, mithin a priori und gultig für alle und jede Beit.

Unter Natur (im empirischen Berftande) verstehen wir den Zusammen- 216

144

hang der Erscheinungen ihrem Dasein nach nach nothwendigen Regeln, b. i. nach Gesetzen. Es sind also gewisse Gesetze und zwar a priori, welche allererst eine Natur möglich machen; die empirische können nur vermittelst der Ersahrung und zwar zusolge jener ursprünglichen Gesetze, nach welchen selbst Ersahrung allererst möglich wird, statt sinden und gefunden werden. Masere Analogien stellen also eigentlich die Natureinheit im Zusammenshange aller Erscheinungen unter gewissen Erponenten dar, welche nichts anders ausdrücken, als das Verhältniß der Zeit (so fern sie alles Dasein in sich begreist) zur Einheit der Apperception, die nur in der Synthesis nach Regeln statt sinden kann. Zusammen sagen sie also: alle Erscheisnungen liegen in einer Natur und müssen darin liegen, weil ohne diese Einheit a priori keine Einheit der Ersahrung, mithin auch seine Bestimsmung der Gegenstände in derselben möglich wäre.

Über die Beweißart aber, deren wir uns bei diesen transscendentalen Naturgesetzen bedient haben, und die Eigenthümlichkeit berselben ift eine 15 Anmerkung zu machen, die zugleich als Borfchrift für jeden andern Berfuch, intellectuelle und zugleich sonthetische Gate a priori zu beweisen, fehr wichtig sein muß. Hatten wir diese Analogien dogmatisch, d. i. aus Begriffen, beweifen wollen, daß nämlich alles, was eriftirt, nur in dem angetroffen werde, was beharrlich ist, daß jede Begebenheit etwas im vorigen 20 217 Buftande voraussetze, worauf fie nach einer Regel folgt, endlich in bem Mannigfaltigen, das zugleich ift, die Zuftande in Beziehung auf einander nach einer Regel zugleich feien (in Gemeinschaft fteben), so ware alle Bemühung ganglich vergeblich gewesen. Denn man kann von einem Gegen= ftande und beffen Dasein auf bas Dasein bes andern oder seine Art zu 25 eristiren durch bloße Begriffe dieser Dinge gar nicht kommen, man mag diefelbe zergliedern, wie man wolle. Bas blieb und nun übrig? Die Mög= lichfeit der Erfahrung als einer Erkenntniß, darin uns alle Gegenftande gulegt muffen gegeben werden tonnen, wenn ihre Borftellung für und objective Realität haben foll. In diesem Dritten nun, deffen wesentliche 30 Form in der funthetischen Ginheit der Apperception aller Erscheinungen besteht, fanden wir Bedingungen a priori der durchgängigen und nothwendigen Zeitheftimmung alles Dafeins in der Erscheinung, ohne welche selbst die empirische Zeitbestimmung unmöglich sein würde, und fanden Regeln ber synthetischen Einheit a priori, vermittelft beren wir die Erfahrung antis 35 cipiren konnten. In Ermangelung diefer Methode und bei dem Bahne, innthetische Sabe, welche ber Erfahrungegebrauch bee Berftandes als feine

Principien empfiehlt, dogmatifch beweifen zu wollen, ift es denn geschehen, daß von dem Sate des zureichenden Grundes so oft, aber immer vergeblich ein Beweis ift versucht worden. An die beibe übrige Analogien hat niemand gedacht, ob man sich ihrer gleich immer stillschweigend be- 218 5 diente\*), weil der Leitfaden der Rategorien fehlte, der allein jede Lücke des Berftandes sowohl in Begriffen, als Grundfaten entdecken und merklich machen fann.

4.

### Die Poftulate bes empirischen Denkens überhaupt.

- 1. Was mit den formalen Bedingungen der Erfahrung (ber Anschauung und den Begriffen nach) übereinkommt, ift möglich.
  - 2. Was mit den materialen Bedingungen der Erfahrung (der Empfindung) zusammenhängt, ist wirklich.
- 3. Deffen Zusammenhang mit dem Wirklichen nach allgemeinen Be-15 dingungen der Erfahrung bestimmt ift, ift (existirt) nothwendig.

#### Erläuterung.

219

Die Rategorien der Modalitat haben das Befondere an fich: daß fie den Begriff, dem sie als Pradicate beigefügt werden, als Bestimmung des Dbjecte nicht im mindeften vermehren, fondern nur das Berhaltniß jum 20 Erkenntnispermögen ausdrücken. Wenn der Begriff eines Dinges ichon ganz vollständig ist, so kann ich doch noch von diesem Gegenstande fragen, ob er blod möglich oder auch wirklich, oder wenn er das lektere ift, ob er gar auch nothwendig fei. hieburch werden keine Bestimmungen mehr im Dbjecte selbst gedacht, sondern es frägt fich nur, wie es fich (fammt allen

<sup>\*)</sup> Die Ginheit bes Weltganzen, in welchem alle Erscheinungen verknüpft fein sollen, ift offenbar eine bloge Folgerung bes ingeheim angenommenen Grundsates ber Gemeinschaft aller Substanzen, die zugleich sind: benn waren fie ifolirt, fo wurden fie nicht als Theile ein Ganzes ausmachen, und ware ihre Verfnupfung (Bechselwirkung bes Mannigfaltigen) nicht schon um bes Zugleichseins willen noth-30 wendig, fo könnte man aus diefem als einem blos idealen Berhältnig auf jene als ein reales nicht schließen. Wiewohl wir an feinem Ort gezeigt haben, baß die Gemeinschaft eigentlich der Grund der Möglichkeit einer empirischen Erkenntniß ber Coexistenz sei, und daß man also eigentlich nur aus dieser auf jene als ihre Bedingung gurud ichließe.

Rant's Schriften. Berte. IV.

feinen Bestimmungen) zum Verstande und beffen empirischen Gebrauche, zur empirischen Urtheilekraft und zur Vernunft (in ihrer Anwendung auf Erfahrung) verhalte.

Eben um deswillen find auch die Grundfate der Modalität nichts weiter, als Erklarungen der Begriffe der Möglichkeit, Wirklichkeit und Noth= s wendigkeit in ihrem empirischen Gebrauche und hiemit zugleich Restrictionen aller Rategorien auf den blos empirischen Gebrauch, ohne den transscendentalen zuzulaffen und zu erlauben. Denn wenn diese nicht eine blos logische Bedeutung haben und die Form des Denkens analytisch ausdruden sollen, sondern Dinge und deren Möglichkeit, Wirklichkeit oder 10 Nothwendigkeit betreffen sollen, so müffen fie auf die mögliche Erfahrung und beren spnihetische Einheit gehen, in welcher allein Gegenstände der Erfenntniß gegeben merden.

220

Das Vostulat der Möglichkeit der Dinge fordert also, daß der Be= griff berfelben mit den formalen Bedingungen einer Erfahrung überhaupt 15 zusammenstimme. Diese, nämlich die objective Form der Erfahrung überhaupt, enthalt aber alle Snuthesis, welche zur Erkenntniß der Objecte erfordert wird. Gin Begriff, der eine Snnthefis in fich faßt, ift für leer zu halten und bezieht fich auf keinen Gegenftand, wenn diese Synthefis nicht zur Erfahrung gehört, entweder als von ihr erborgt, und dann heißt 20 er ein empirischer Begriff, ober als eine folche, auf ber ale Bedin= gung a priori Erfahrung überhaupt (die Form derfelben) beruht, und dann ift es ein reiner Begriff, ber bennoch gur Erfahrung gehort, weil fein Object nur in diefer angetroffen werden kann. Denn wo will man den Charakter der Möglichkeit eines Gegenstandes, der durch einen synthetischen 25 Begriff a priori gedacht worden, bernehmen, wenn es nicht von der Spn= thefis geschieht, welche die Form der empirischen Erkenntnift der Objecte ausmacht? Dag in einem folden Begriffe fein Wiberspruch enthalten fein muffe, ist zwar eine nothwendige logische Bedingung; aber zur objectiven Realität des Begriffs, d. i. der Möglichkeit eines solchen Gegenstandes, 30 als durch den Begriff gedacht wird, bei weitem nicht genug. So ist in dem Begriffe einer Figur, die in zwei geraden Linien eingeschloffen ift, fein Biderspruch, denn die Begriffe von zwei geraden Linien und deren Ru= 221 sammenstohung enthalten keine Verneinung einer Figur; sondern die Unmöglichkeit beruht nicht auf dem Begriffe an fich felbst, sondern der Con= 35 struction desselben im Raume, d. i. den Bedingungen des Raumes und der Bestimmung desselben; diese haben aber wiederum ihre objective Realität, d. i. fie gehen auf mögliche Dinge, weil fie die Form der Erfahrung überhaupt a priori in sich enthalten.

Und nun wollen wir den ausgebreiteten Nugen und Ginfluß dieses Postulats der Möglichkeit vor Augen legen. Wenn ich mir ein Ding vors stelle, das beharrlich ift, so daß alles, was da wechselt, blos zu seinem Buftande gehört, so kann ich niemals aus einem solchen Begriffe allein erfennen, daß ein bergleichen Ding möglich fei. Dber ich ftelle mir etwas vor, welches so beschaffen sein soll, daß, wenn es gesetzt wird, jederzeit und unausbleiblich etwas Anderes darauf erfolgt, fo mag dieses allerdings 10 ohne Biderspruch so gedacht werden konnen; ob aber dergleichen Eigen= schaft (als Causalitat) an irgend einem möglichen Dinge angetroffen werbe, kann badurch nicht geurtheilt werden. Endlich kann ich mir verschiedene Dinge (Substanzen) vorstellen, die fo beschaffen find, daß der Buftand bes einen eine Folge im Zuftande bes andern nach fich zieht, und so 15 wechselsweise; aber ob dergleichen Verhältniß irgend Dingen zukommen konne, kann aus diesen Begriffen, welche eine blos willfürliche Synthefis enthalten, gar nicht abgenommen werden. Rur baran alfo, daß diese Begriffe die Verhältniffe der Wahrnehmungen in jeder Erfahrung a priori ausbrücken, erkennt man ihre objective Realität, d. i. ihre transscendentale 222 20 Bahrheit, und zwar freilich unabhängig von der Erfahrung, aber doch nicht unabhängig von aller Beziehung auf die Form einer Erfahrung überhaupt und die synthetische Ginheit, in der allein Gegenftande empirisch fonnen erkannt werden.

Wenn man fich aber gar neue Begriffe von Substanzen, von Kraften, 25 von Wechselwirkungen aus dem Stoffe, den uns die Wahrnehmung darbietet, machen wollte, ohne von der Erfahrung felbst das Beispiel ihrer Berknüpfung zu entlehnen: fo würde man in lauter Sirngefpinfte gerathen, beren Möglichkeit ganz und gar kein Rennzeichen für sich hat, weil man bei ihnen nicht Erfahrung zur Lehrerin annimmt, noch diese Begriffe von 20 ihr entlehnt. Dergleichen gedichtete Begriffe konnen den Charakter ihrer Möglichkeit nicht fo, wie die Rategorien, a priori, als Bedingungen, von benen alle Erfahrung abhängt, sondern nur a posteriori, als solche, die burch die Erfahrung selbst gegeben werden, bekommen, und ihre Möglichkeit muß entweder a posteriori und empirisch, oder sie kann gar nicht er-35 kannt werden. Eine Substanz, welche bebarrlich im Raume gegenwärtig mare, doch ohne ihn zu erfüllen (wie dasjenige Mittelding zwischen Materie und denkenden Befen, welches einige haben einführen wollen), oder

۸

eine besondere Grundkraft unseres Gemüths, das Künftige zum voraus anzuschauen (nicht etwa blos zu folgern), oder endlich ein Bermögen desselben, mit andern Menschen in Gemeinschaft der Gedanken zu stehen (so entsernt sie auch sein mögen:) das sind Begriffe, deren Möglichkeit ganz grundlos ist, weil sie nicht auf Erfahrung und deren bekannte Gesehe ges gründet werden kann und ohne sie eine willkürliche Gedankenverbindung ist, die, ob sie zwar keinen Widerspruch enthält, doch keinen Anspruch auf obsjective Realität, mithin auf die Möglichkeit eines solchen Gegenstandes, als man sich hier benken will, machen kann. Was Realität betrifft, so verbietet es sich wohl von selbst, sich eine solche in concreto zu denken, ohne die Erschung zu Hülfe zu nehmen: weil sie nur auf Empfindung als Materie der Erfahrung gehen kann und nicht die Form des Verhältnisses betrifft, mit der man allenfalls in Erdichtungen spielen könnte.

Aber ich lasse alles vorbei, dessen Möglichkeit nur aus der Wirklichkeit in der Erfahrung kann abgenommen werden, und erwäge hier nur die 15 Möglichkeit der Dinge durch Begriffe a priori, von denen ich fortsahre zu behaupten: daß sie niemals aus solchen Begriffen für sich allein, sondern jederzeit nur als formale und objective Bedingungen einer Erfahrung über-haupt statt sinden können.

Es hat zwar den Anschein, als wenn die Möglichkeit eines Triangels 20 aus seinem Begriffe an fich felbst konne erkannt werden (von der Erfahrung ift er gewiß unabhängig); denn in der That können wir ihm ganglich a priori einen Gegenstand geben, d. i. ihn conftruiren. Beil diefes aber nur die Form von einem Gegenstande ift, so würde er doch immer nur ein 224 Product der Einbildung bleiben, von deffen Gegenstand die Möglichkeit 25 noch zweifelhaft bliebe, als wozu noch etwas mehr erfordert wird, nämlich daß eine solche Figur unter lauter Bedingungen, auf denen alle Gegenstände der Erfahrung beruhen, gedacht fei. Daß nun der Raum eine for= male Bedingung a priori von außeren Erfahrungen ift, daß eben diefelbe bildende Synthesis, wodurch wir in der Einbildungsfraft einen Triangel 30 construiren, mit derjenigen ganglich einerlei sei, welche wir in der Apprehension einer Erscheinung ausüben, um uns bavon einen Erfahrungsbegriff zu machen: das ift es allein, was mit diesem Begriffe die Vorftellung von der Möglichkeit eines solchen Dinges verknüpft. Und so ift die Möglichkeit continuirlicher Größen, ja sogar der Größen überhaupt, weil die 35 Begriffe davon insgesammt synthetisch sind, niemals aus den Begriffen felbft, sondern aus ihnen als formalen Bedingungen der Beftimmung der

Gegenstände in der Ersahrung überhaupt allererst klar; und wo sollte man auch Gegenstände suchen wollen, die den Begriffen correspondirten, wäre es nicht in der Ersahrung, durch die uns allein Gegenstände gegeben wers den; wiewohl wir, ohne eben Ersahrung selbst voran zu schicken, blos in Beziehung auf die formale Bedingungen, unter welchen in ihr überhaupt etwas als Gegenstand bestimmt wird, mithin völlig a priori, aber doch nur in Beziehung auf sie und innerhalb ihren Grenzen die Möglichkeit der Dinge erkennen und charakterisiren können.

Das Postulat, die Wirklichkeit der Dinge zu erkennen, fordert 225 10 Wahrnehmung, mithin Empfindung, deren man sich bewußt ist, zwar nicht eben unmittelbar von dem Gegenstande selbst, dessen Dasein erkannt werden soll, aber doch Zusammenhang desselben mit irgend einer wirklichen Wahrnehmung nach den Analogien der Ersahrung, welche alle reale Versknüpfung in einer Ersahrung überhaupt darlegen.

In dem blogen Begriffe eines Dinges kann gar kein Charakter feines Dafeins angetroffen werden. Denn ob derfelbe gleich noch fo vollftandia fei, daß nicht das mindefte ermangele, um ein Ding mit allen feinen innern Bestimmungen zu denken, fo hat das Dasein mit allem diesem doch gar nichts zu thun, sondern nur mit der Frage: ob ein solches Ding uns 20 gegeben fei, fo daß die Wahrnehmung deffelben vor dem Begriffe allenfalls porhergeben konne. Denn daß der Begriff por der Wahrnehmung porher= geht, bedeutet beffen bloße Möglichkeit, die Wahrnehmung aber, die den Stoff zum Begriff hergiebt, ift der einzige Charafter der Birklichkeit. Man kann aber auch vor der Wahrnehmung des Dinges und also com= 25 parative a priori das Dafein deffelben erkennen, wenn es nur mit einigen Bahrnehmungen nach den Grundsätzen der empirischen Berknüpfung berselben (ben Analogien) zusammenhängt. Denn alsdann hängt boch das Dasein des Dinges mit unfern Wahrnehmungen in einer mög= lichen Erfahrung zusammen, und wir können nach dem Leitfaden jener 226 ac Analogien von unserer wirklichen Bahrnehmung zu dem Dinge in der Reihe möglicher Bahrnehmungen gelangen. So erkennen wir das Dafein einer alle Körper durchdringenden magnetischen Materie aus der Bahr= nehmung des gezogenen Gisenfeiligs, obzwar eine unmittelbare Wahrnehmung dieses Stoffs und nach der Beschaffenheit unserer Organen unmög-95 lich ift. Denn überhaupt würden wir nach Gesetzen der Sinnlichkeit und dem Contert unferer Wahrnehmungen in einer Erfahrung ouch auf die unmittelbare empirische Anschauung derfelben ftogen, wenn unsere Sinnen

feiner wären, deren Grobheit die Form möglicher Erfahrung überhaupt nichts angeht. Wo also Wahrnehmung und deren Anhang nach empirischen Gesehen hinreicht, dahin reicht auch unsere Erkenntniß vom Dasein der Dinge. Fangen wir nicht von Erfahrung an, oder gehen wir nicht nach Gesehen des empirischen Zusammenhanges der Erscheinungen fort, so machen wir uns vergeblich Staat, das Dasein irgend eines Dinges ersrathen oder ersorschen zu wollen.

Was endlich das dritte Postulat betrifft, so geht es auf die materiale Nothwendigkeit im Dasein und nicht die blos formale und logische in Berfnüpfung der Begriffe. Da nun feine Erifteng der Gegenftande der Sinne 10 völlig a priori erkannt werden kann, aber doch comparative a priori, re-227 lativifch auf ein anderes schon gegebenes Dafein, man gleichwohl aber auch alsdann nur auf biejenige Eriftenz kommen kann, die irgendwo in dem Bufammenhange der Erfahrung, bavon die gegebene Bahrnehmung ein Theil ift, enthalten fein muß: fo kann die Rothwendigkeit der Erifteng nie= 15 mals aus Begriffen, sondern jederzeit nur aus der Verknüpfung mit dem= jenigen, was wahrgenommen wird, nach allgemeinen Gefegen der Erfahrung erkannt werden. Da ift nun kein Dafein, was unter der Bedingung anderer gegebener Erscheinungen als nothwendig erkannt werden konnte, als das Dasein der Wirkungen aus gegebenen Ursachen nach Gesehen der 20 Caufalität. Alfo ift es nicht bas Dafein ber Dinge (Substanzen), sondern ihres Zustandes, wovon wir allein die Nothwendigkeit erkennen konnen und zwar aus anderen Buftanden, die in der Wahrnehmung gegeben find, nach empirischen Gesetzen der Causalität. Hieraus folgt, daß bas Rriterium ber Nothwendigkeit lediglich in bem Gefete ber möglichen Erfahrung 25 liege, daß alles, was geschieht, durch seine Ursache in der Erscheinung a priori bestimmt fei. Daher erkennen wir nur die Nothwendigkeit der Wirkungen in der Natur, deren Ursachen uns gegeben find, und bas Merkmal der Nothwendigkeit im Dasein reicht nicht weiter, als das Feld möglicher Erfahrung, und felbft in diefem gilt es nicht von der Erifteng 30 ber Dinge als Substanzen, weil diese niemals als empirische Wirkungen oder etwas, das geschieht und entsteht, konnen angesehen werden. Die 228 Nothwendigkeit betrifft also nur die Berhältnisse der Erscheinungen nach bem bynamischen Gesetze ber Caufalitat und die barauf fich grundende Möglichkeit, aus irgend einem gegebenen Dasein (einer Ursache) a priori 85 auf ein anderes Dasein (der Birkung) ju fchließen. Alles, mas geschieht, ist hnpothetisch nothwendig: das ist ein Grundsat, welcher die Berände-

rung in der Welt einem Gesetze unterwirft, d. i. einer Regel des nothwendigen Daseins, ohne welche gar nicht einmal Natur statt finden würde. Daber ist der Sat: nichts geschieht durch ein blindes Ungefähr (in mundo non datur casus), ein Naturgesetz a priori, imgleichen: feine Nothwen-5 digkeit in der Natur ift blinde, sondern bedingte, mithin verständliche Nothwendigkeit (non datur fatum). Beibe find folche Gesetze, durch welche bas Spiel der Beränderungen einer Ratur der Dinge (als Ericheinungen) unterworfen wird oder, welches einerlei ist, der Einheit des Berftandes, in welchem fie allein zu einer Erfahrung als der synthetischen Ein-10 heit der Erscheinungen gehören können. Diefe beide Grundsate gehoren zu ben dynamischen. Der erstere ift eigentlich eine Folge des Grundsates von der Caufalität (unter den Analogien der Erfahrung). Der zweite gehort zu den Grundfaten der Modalität, welche zu der Caufalbestimmung noch den Begriff der Nothwendigkeit, die aber unter einer Regel des Ber-15 standes steht, hinzu thut. Das Princip der Continuität verbot in der Reihe ber Erscheinungen (Veränderungen) allen Absprung (in mundo non datur saltus), aber auch in dem Inbegriff aller empirischen Anschauungen im 229 Raume alle Lücke oder Kluft zwischen zwei Erscheinungen (non datur hiatus); benn fo kann man ben Sat ausbrücken: daß in die Erfahrung nichts 20 hinein kommen kann, mas ein vacuum bewiese, oder auch nur als einen Theil der empirischen Synthesis zuließe. Denn was das Leere betrifft, welches man sich außerhalb dem Felde möglicher Erfahrung (der Welt) benken mag, so gehört dieses nicht vor die Gerichtsbarkeit des bloken Verftandes, welcher nur über die Fragen entscheibet, die die Augung gegebener 25 Erscheinungen zur empirischen Erkenntniß betreffen, und ist eine Aufgabe für die idealische Vernunft, die noch über die Sphäre einer möglichen Erfahrung hinausgeht und von dem urtheilen will, mas diese selbst umgiebt und begränzt, muß daher in der transscendentalen Dialektik erwogen werben. Diese vier Sage (in mundo non datur hiatus, non datur saltus, 20 non datur casus, non datur fatum) konnten mir leicht, fo wie alle Grund= fate transscendentalen Ursprungs nach ihrer Ordnung gemäß der Ordnung der Rategorien vorstellig machen und jedem seine Stelle beweisen; allein der schon genbte Leser wird dieses von selbst thun, oder den Leitfaden dazu leicht entdecken. Sie vereinigen fich aber alle lediglich dahin, 35 um in der empirischen Synthesis nichts zuzulassen, was dem Verstande und dem continuirlichen Zusammenhange aller Erscheinungen, d. i. der Einheit seiner Begriffe, Abbruch oder Eintrag thun konnte. Denn er ist

230 es allein, worin die Einheit der Erfahrung, in der alle Wahrnehmungen ihre Stelle haben müffen, möglich wird.

Db das Feld ber Möglichkeit größer fei, als das Feld, mas alles Wirkliche enthält, dieses aber wiederum größer als die Menge desjenigen, was nothwendig ist: das sind artige Fragen und zwar von synthetischer 5 Auflösung, die aber auch nur der Gerichtsbarkeit der Vernunft anheim fallen; benn fie wollen ungefahr fo viel fagen, als ob alle Dinge als Erscheinungen insgesammt in den Inbegriff und den Context einer einzigen Erfahrung gehören, von der jede gegebene Bahrnehmung ein Theil ift, ber also mit keinen andern Erscheinungen konne verbunden werden, oder 10 ob meine Wahrnehmungen zu mehr wie einer möglichen Erfahrung (in ihrem allgemeinen Zusammenhange) gehören können. Der Verstand giebt a priori der Erfahrung überhaupt nur die Regel nach den subjectiven und formalen Bedingungen sowohl der Sinnlichkeit als der Apperception, welche sie allein möglich machen. Andere Formen der Anschauung (als 15 Raum und Beit), imgleichen andere Formen des Berftandes (als die discursive des Denkens oder der Erkenntnig durch Begriffe), ob sie gleich möglich waren, können wir uns doch auf keinerlei Beise erdenken und faßlich machen; aber wenn wir es auch konnten, so würden sie doch nicht zur Erfahrung als dem einzigen Erkenntnift gehören, worin uns Gegenstände 20 231 gegeben werden. Db andere Wahrnehmungen, als überhaupt zu unferer gesammten möglichen Erfahrung gehören, und also ein ganz anderes Keld der Materie noch statt finden konne, kann der Verstand nicht entscheiden, er hat es nur mit der Synthesis dessen zu thun, was gegeben ift. Sonft ift die Armfeligkeit unferer gewöhnlichen Schlüffe, wodurch wir ein großes 25 Reich der Möglichkeit heraus bringen, davon alles Birkliche (aller Gegenftand der Erfahrung) nur ein kleiner Theil sei, sehr in die Augen fallend. Alles Wirkliche ist möglich; hierans folgt natürlicher Weise nach den logischen Regeln ber Umkehrung ber blos particulare Sat: einiges Mög= liche ist wirklich, welches denn so viel zu bedeuten scheint, als: es ift vieles 30 möglich, was nicht wirklich ift. Zwar hat es den Anschein, als könne man auch gerade zu die Zahl des Möglichen über die des Wirklichen dadurch binaussehen, weil zu jener noch etwas hinzukommen muß, um diefe auszumachen. Allein diefes Sinzukommen zum Möglichen kenne ich nicht. Denn was über dasselbe noch zugesetzt werden sollte, ware unmöglich. Es 35 kann nur zu meinem Verstande etwas über die Zusammenstimmung mit ben formalen Bedingungen der Erfahrung, nämlich die Berknüpfung mit

irgend einer Wahrnehmung, hinzukommen; was aber mit diefer nach emvirischen Gesetzen verknüpft ift, ift wirklich, ob es gleich unmittelbar nicht wahrgenommen wird. Daß aber im durchgangigen Zusammenhange mit dem, was mir in der Wahrnehmung gegeben ift, eine andere Reihe von 5 Erscheinungen, mithin mehr wie eine einzige, alles befaffende Erfahrung 232 möglich fei, läßt fich aus dem, was gegeben ift, nicht schließen und, ohne daß irgend etwas gegeben ift, noch viel weniger, weil ohne Stoff fich über= all nichts benken lagt. Bas unter Bedingungen, die felbft blos möglich find, allein möglich ist, ist es nicht in aller Absicht. In dieser aber 10 wird die Frage genommen, wenn man wissen will, ob die Möglichkeit der Dinge fich weiter erftrecke, als Erfahrung reichen kann.

Ich habe diefer Fragen nur Erwähnung gethan, um keine Lücke in bemjenigen zu laffen, was der gemeinen Meinung nach zu den Verftandesbegriffen gehört. In der That ist aber die absolute Möglichkeit (die in 15 aller Absicht gültig ist) kein bloker Verstandesbegriff und kann auf keinerlei Weise von empirischem Gebrauche sein, sondern er gehört allein der Bernunft zu, die über allen möglichen empirischen Verstandesgebrauch hinausgeht. Daher haben wir uns hiebei mit einer blos kritischen Anmerkung begnügen muffen, übrigens aber die Sache bis jum weiteren, 20 fünftigen Verfahren in der Dunkelheit gelaffen.

Da ich eben diefe vierte Nummer und mit ihr zugleich das Syftem aller Grundfage des reinen Verftandes foliegen will, fo muß ich noch Grund angeben, warum ich die Principien der Modalität gerade Postulate genannt habe. Ich will diesen Ausdruck hier nicht in der Bedeutung 25 nehmen, welche ihm einige neuere philosophische Berfaffer wider den Sinn 233 der Mathematiker, denen er doch eigentlich angehört, gegeben haben, nämlich: daß Postuliren so viel heißen solle, als einen Sat für unmittelbar gewiß ohne Rochtfertigung ober Beweis ausgeben; benn wenn wir das bei synthetischen Sätzen, so evident sie auch sein mogen, einraumen sollten, 80 daß man sie ohne Deduction, auf das Ansehen ihres eigenen Ausspruchs, bem unbedingten Beifalle aufheften dürfe, fo ift alle Kritik des Berftandes verloren; und da es an dreuften Anmagungen nicht fehlt, deren fich auch der gemeine Glaube (der aber kein Creditiv ist) nicht weigert: so wird unfer Verftand jedem Bahne offen fteben, ohne daß er feinen Beifall den 35 Aussprüchen versagen kann, die, obgleich unrechtmäßig, doch in eben demselben Tone ber Zuversicht als wirkliche Artomen eingelassen zu werden verlangen. Wenn also zu dem Begriffe eines Dinges eine Bestimmung

a priori synthetisch hinzukommt, so muß von einem solchen Sate, wo nicht ein Beweis, boch wenigstens eine Deduction der Rechtmäßigkeit seiner Behauptung unnachlaglich hinzugefügt werden.

Die Grundfape der Modalität find aber nicht objectiv synthetisch, weil die Brädicate der Möglichkeit, Wirklichkeit und Nothwendigkeit den 5 Begriff, von dem fie gesagt werden, nicht im mindeften vermehren, das burch daß fie der Vorstellung des Gegenstandes noch etwas hinzusetten. 234 Da sie aber gleichmohl doch immer synthetisch find, so sind fie es nur subjectiv, b. i. fie fügen zu dem Begriffe eines Dinges (Realen), von dem fie sonst nichts sagen, die Erkenntnißkraft hinzu, worin er entspringt und 10 feinen Sik hat, fo daß, wenn er blos im Verftande mit den formalen Bedingungen der Erfahrung in Berknüpfung ift, fein Gegenstand möglich heißt; ift er mit der Wahrnehmung (Empfindung als Materie der Sinne) im Busammenhange und burch dieselbe vermittelft bes Berftandes beftimmt, so ift das Object wirklich; ift er durch den Zusammenhang der 15 Wahrnehmungen nach Begriffen bestimmt, so heißt der Gegenstand nothmendig. Die Grundfage ber Modalität alfo fagen von einem Begriffe nichts anders als die handlung des Erkenntnisvermögens, dadurch er erzeugt wird. Run heißt ein Postulat in der Mathematik der praktische Sak. der nichts als die Synthesis enthält, wodurch wir einen Gegenstand uns 20 zuerft geben und beffen Begriff erzeugen, g. B. mit einer gegebenen Linie aus einem gegebenen Punkt auf einer Cbene einen Cirkel zu beschreiben; und ein dergleichen Sat kann barum nicht bewiesen werden, weil bas Berfahren, mas er fordert, gerade das ift, wodurch wir den Begriff von einer folchen Kiaur zuerst erzeugen. So konnen wir demnach mit eben 25 demselben Rechte die Grundsätze der Modalität postuliren, weil fie ihren 235 Begriff von Dingen überhaupt nicht vermehren\*), sondern nur die Art anzeigen, wie er überhaupt mit der Erkenntniffraft verbunden wird.

<sup>\*)</sup> Durch die Wirklichkeit eines Dinges setze ich freilich mehr als die Möglichkeit, aber nicht in dem Dinge; denn das kann niemals mehr in der Wirklich- 30 keit enthalten, als was in dessen vollständiger Möglichkeit enthalten war. Sondern da die Möglichkeit blos eine Position des Dinges in Beziehung auf den Verstand (dessen empirischen Gebrauch) war, so ist die Wirklichkeit zugleich eine Verknüpfung desselben mit der Wahrnehmung.

#### Der

# Transfcendentalen Doctrin der Urtheilefraft (Analytik der Grundfage)

# Drittes Hauptstück.

Bon dem Grunde der Unterscheidung aller Gegenstände überhaupt

#### Phaenomena und Noumena.

Wir haben jett bas Land des reinen Verstandes nicht allein durch= 10 reiset und jeden Theil davon sorgfältig in Augenschein genommen, sondern es auch durchmessen und jedem Dinge auf demselben seine Stelle bestimmt. Dieses Land aber ift eine Insel und durch die Natur selbst in unveränder= liche Gränzen eingeschloffen. Es ift das Land der Wahrheit (ein reizender Name), umgeben von einem weiten und fturmischen Oceane, dem eigent-15 lichen Site des Scheins, wo manche Nebelbank und manches bald wegschmelzende Eis neue Länder lügt und, indem es den auf Entdeckungen 236 herumschwärmenden Seefahrer unaufhörlich mit leeren Hoffnungen täuscht. ihn in Abentheuer verflicht, von benen er niemals ablaffen und fie doch auch niemals zu Ende bringen kann. Ehe wir uns aber auf diefes Meer 20 magen, um es nach allen Breiten zu burchsuchen und gewiß zu merben. ob etwas in ihnen zu hoffen sei, so wird es nühlich sein, zuvor noch einen Blid auf die Karte des Landes zu werfen, das wir eben verlaffen wollen, und erftlich zu fragen, ob wir mit dem, was es in fich enthält, nicht allen= falls zufrieden sein konnten, oder auch aus Noth zufrieden sein muffen. 25 wenn es sonst überall keinen Boden giebt, auf dem wir uns anbauen konn= ten, zweitens, unter welchem Titel wir benn felbft biefes Land befigen und uns wider alle feindselige Ansprüche gesichert halten können. Obschon wir diese Fragen in dem Lauf der Analytit schon hinreichend beantwortet haben, so kann doch ein summarischer Überschlag ihrer Auflösungen die 30 Überzengung dadurch verstärken, daß er die Momente derselben in einem Bunkt vereinigt.

Wir haben nämlich gesehen: daß alles, was der Verftand aus fich felbst schöpft, ohne es von der Erfahrung zu borgen, das habe er dennoch